
116 фотоархив ВИЕТ

Малая операционная Хирургической факультетской клиники (не сохранилась). Оснащсиа
тому времени хирургическим оборудованием. Устаноалентлй над операционной стек-’1янный фонарь ni-
рантировал естественное освещение при любой погоде за счет подогрева стекол. Фото 1912 г.

10вей1ни.м но

*

..УТмЧ--

■к

Палата на одного бо;н.ио1Ч) в
Хирургической факультет
ской клинике. Фото 1912 г.

9,

Фотоархив подготовлен И. С. Мешкуновым и А. В. Вохмяичным (Сиикт-!ичперохрг)



Наука в контексте культуры

А. Д. УРСУЛ

КОСМИЧЕСКАЯ ФИЛОСОФИЯ К. Э. ЦИОЛКОВСКОГО
и СТАНОВЛЕНИЕ НООСФЕРЫ

При анализе научного наследия К. Э. Циолковского мы открываем все новые
и новые стороны, идеи, концепции, которые ранее либо не были поняты, либо
не привлекали внимания исследователей. Одна из причин этого — обновление
мышления, что позволяет нам иначе посмотреть на творчество основоположника
теоретической космонавтики, ощутить актуальность поставленных им в свое вре
мя проблем.

Философские взгляды Циолковского сыграли роль путеводной нити Ариадны
в лабиринте поиска средства выхода в космос. Но важны они не только для кос
монавтики: целостное философское мировоззрение Циолковского, та фило
софия, к которой он в конце концов пришел (на что он сам обращал внимание
[1, л. 5—6]), помогают определить место освоения космоса в развитии человека

всего человечества. В одной из работ ученый писал, что в молодости он ув
лекался лишь точными науками, избегая всякой неопределенности и «филосо
фии» [2, с. 26 ]. Но он сам себе противоречит, говоря о том, что отверг попытки
посвятить себя какой-то одной точной науке, ибо ему не хотелось сужать гори
зонт своих поисков, поскольку влекло к целому, хотелось найти дорогу жизни,
истинный путь [3, л. 5 ].

Идя по этому пути, Циолковский к концу жизни создаст оригинальную фи
лософскую систему, которую он называет «космической философией»*. Несмотря
на то, что его философские взгляды выходят за рамки этой системы, тем не
менее она характеризует общий мировоззренческий фон, на котором основана.
И хотя далее речь пойдет об общих философских взглядах Циолковского,
акцент будет сделан на «космической философии».

Циолковский не был знатоком истории философии и для того, чтобы ознако
миться с творчеством мыслителей прошлого, обращался главным образом к эн
циклопедиям и словарям. Но несмотря на это и на высказывавшиеся мнения,
что гносеологией он нс занимался, можно говорить не только о его историко-
философских взглядах [7], имевших важное значение для формирования миро
воззрения ученого, но даже о его вкладе в эту область знания**. Философские
взгляды и естественнонаучные идеи ученого складывались в единую мировозз
ренческую картину (обычно называемую картиной мира), где общие концепции
стимулировали конкретные научные изыскания и наоборот. Философия, согласно
Циолковскому (а предмета философии он касался в ряде работ, см., напр. |1,9]),
состоит из метафизики (включающей в себя онтологию, как учение о сущности
мира, и телеологию — учение о его происхождении), гносеологии (учение об
источниках и способах познания) и этики (учение о смысле и цели жизни). Все
эти составные части философии ученый либо упоминал в своих трудах, либо
даже разрабатывал.

и

но

* Именно такое иазнанис фторирует и ряде его работ, написанных в 1933—1935 гг. 14—6] ,

Уже существуют исследования гносеологических взглядов и идей Циолковско1Ч) |8].

© А. Д. Урсул



118А. Д. УРСУЛ

До недавнего времени в отечественной литературе по философии при рассмот
рении различных философских концепций основополагающим считался вопрос о
соотношении материи и сознания, но сейчас такое мнение уже нс выглядит как
обязательное. Тем более это не относится к философской системе каждого кон
кретного мыслителя, в том числе и Циолковского. Основной вопрос, или, лучше
сказать, проблема его философско-мировоззренческого творчества — это взаимо
связь человека и космоса, человечества и Вселенной. Исходя из этого, Циолков
ский мог говорить о своем учении именно как о «космической философии».

Вопрос о взаимосвязи человека и космоса был поставлен еще античными
мыслителями, исходившими из единства человека и космоса. Античный ант
ропокосмизм видел смысл человеческого существования в гармонии с космо
сом, под которым, в отличие от современных представлений, понималось все
видимое и мыслимое. Циолковский создал новое оригинальное направление
антропокосмизма, по существу тождественное его «космической философии».
Ученый довольно рано задумался о возможности достижения внеземных про
странств. И хотя, как будет показано, он преувеличивал, даже абсолютизи
ровал преобразовательные функции человека, но, вероятно, без этого нс при
шел бы к идее освоения и обживания внеземных пространств, отличающей
его космизм (антропокосмизм) от всех предшествующих, да и многих после
дующих вариантов космизма.

И другая идея античности — атомизм — вошла в мировоззрение ученого. Ци
олковский признавал наличие во Вселенной атомов — вечных и неуничтожимых
«наименьших» элементов материи, обладающих вместе  с тем чувствительностью,
«отзывчивостью», зачатками духовности и имеющих способность ощущать. За это
его упрекали в панпсихизме, корили за признание веры и непоследовательность
как материалиста. Однако его позицию можно трактовать и иначе, отдавая дол
жное ученому, предвидевшему то свойство атомов, материи вообще, которое не
разрывно связано с отражением и получило название информации. С позиций
современного мировоззрения можно сказать, что ученый, признавая «атом-дух»,
отвергал чисто физическую трактовку атомов, полагая, что они обладают свой
ствами, познание которых пока недоступно наукам о неживой природе*.

Согласно Циолковскому, «...вся вселенная жива, но сила чувствительности
проявляется во всем блеске только у высших животных. Всякий атом материи
чувствует сообразно окружающей обстановке. Попадая в высокоорганизован
ные существа, он живет их жизнью и чувствует приятное и неприятное, а
попадая в мир неорганический, он как бы спит...» [10, с. 9 |. Смерть отдель
ного человека с этой точки зрения — это лишь разрушение его тела, созна
ния и памяти, но не атомов, все это составляющих. Они бессмертны как эле
ментарные живые существа и, путешествуя по космосу, войдут в состав дру
гих, более совершенных жизненных форм. Высказываясь подобным образом,
мыслитель теоретически как бы «смягчает» угрозу смерти индивида, вселяет
надежду на то, что после нее атомы человека смогут по закону прогресса вой
ти в жизнь более совершенную. Человек через свои атомы получает возмож
ность общаться с людьми будущего, принимать участие в будущей жизни, и
поэтому он должен беспокоиться не только о личном счастье, но и о «счастье»
своих атомов, создавая им условия и гарантии счастливой жизни в составе
более совершенных существ. Эта концепция Циолковского имеет важное зна
чение для другого его учения

Не находя ответа на интересующие его вопросы в материалистическом учении
(хотя в основном придерживаясь его), ученый обращается к религии. До сих пор
эта сторона творчества ученого раскрыта недостаточно.

Сам Циолковский говорил о своем увлечении Библией, о том, что придавал

«космическом этики».

* Такая наука позникла лить спустя десятилетие после смерти ученого; речь илст о киосрпстике.
а п дальнейшем — и об информатике.



119 Наука в контексте культуры

огромное значение христианскому учению, не причисляя, однако, Христа к сон
му богов. «Я видел и в своей жизни судьбу, руководство высших сил. С чисто
материальным взглядом на вещи мешалось что-то таинственное, вера в какие-то
непостижимые силы, связанные с Христом и первопричиной. Я жаждал этого
таинственного. Мне казалось, что оно меня может удержать от отчаяния и дать
энергию» [II, л. 4]. И огромный груз внушенных ему во времена юности идей,
как он отмечал, склонял его к мистицизму, к чему-то непонятному, от чего он
даже с помощью науки, проникнутой духом материализма, так и не освободился
<а, может, и нс считал нужным это делать?).

Распространяя материалистический взгляд на Вселенную и се эволюцию, Ци
олковский тем нс менее выделял первопричину всего сущего. «Если мы скажем,
что мир всегда был, есть и будет, и дальше этого нс захотим идти, — подчер
кивал мыслитель, — то почему все проявляется в той, а не в другой форме,
почему существуют тс, а нс другие законы природы? Ведь возможны и другие...
На то должна быть какая-нибудь причина, как и причина всего мира...» [1, л. 93].
И нередко он давал ответ: «Бог есть причина всех явлений: причина вещества
и всех его законов» [12, с. 101.

Отношение Циолковского к религии было противоречивым; признавая бога он
в то же время нс разделял официальной доктрины православия, считая церков
ные обряды и другие «нелепости вероисповедания» фантастичными, как и осно
вополагающие для них сведения. Но даже в послеоктябрьский период ученый,
высказывая мысли о причине космоса и осознавая, что они нс безупречны, нс
отказался от них. Он разъяснял, что это его личный взгляд, который он никому
не навязывает, что это его слабость, что, хотя идея существования бога нс на
ходит об1,яснсния с научной точки зрения, тем не менее она ему нравится. От
веры в бога он так и нс отошел до конца жизни, признавая се необходимость
по крайней мерс для себя.

Необходимость веры он обосновал тем, что «множество насущных вопросов
сейчас не может быть решено, между тем жизнь требует их решения, во что
бы то ни стало... Отсюда потребность веры, т.с. потребность иметь твердые,
непоколебимые взгляды и решения трудных задач, чтобы не топтаться на од
ном месте, а идти вперед, хотя бы и рискованным путем» (1 , л. 22]. Он от
четливо представлял себе, что истина нс тождественна вере (ведь число вер
измеряется тысячами, причем речь идет не только о вере в бога). Он утвер
ждал, что именно «знание сделает нас счастливыми... Только знание может
открыть нам глаза, правильно оценить вселенную и указать ее прошедшее и
будущее» (10, с. 54].

Отход ученого от религии, конечно, имел место как под влиянием научного
знания, так и под влиянием сложившихся после революции условий (запре
щение веры в бога, разрушение церквей, развитие «силовых» методов утвер
ждения атеизма на примитивно-ограниченной основе). Видимо, культпросве-
товский натиск атеизма того времени нс столь серьезно подействовал на ученого,
чтобы он начисто отбросил религиозные убеждения. Вряд ли стоит упрощать его
неповторимый жизненный мир, сводя противоречивый ход духовного развития
к одной тенденции — формирование атеистического миропонимания. Пожа
луй, самое большее, что произошло в процессе внутреннего противоборства на
учно-материалистических и религиозных убеждений, это то, что ранее, разде
ляя бога и Вселенную и ставя последнюю в причинную зависимость от пер
вого, он в дальнейшем замечает: «Бог есть то, что распоряжается всеми нами,
от чего зависит судьба людей, жизнь и счастье всего существующего, судьба
солнц и планет, судьба всего живого и мертвого. И такой бог есть, потому
что это Вселенная...» |13, л. I ). Так, ученый приходит к утверждению пан
теистической системы, в которой бог и природа тождественны. Отождествляя
бога и Вселенную, Циолковский тем самым как бы провозглашает космиче
ский пантеизм.

Потребность в признании божественного (духовного) мира наряду с миром



120А. Д. УРСУЛ

материальным была связана у Циолковского не только и нс столько с лишениями
и неустроенностью его личной жизни, сколько с поисками ответа на вопрос: что
такое космос? То, что он не мог объяснить с научной точки зрения, он вос
полнял верой в бога*.

Конечно, можно было бы считать, что обращение Циолковского к религии
вызвано и тем, что он не был знаком с современными достижениями науки,
так как жил в провинции. Впрочем, даже тогда, когда он знал о последних
достижениях науки, то часто имел свою точку зрения, отличающуюся в ряде
случаев от общепринятой. Таково его заявление, например, о том, что в фи
зике, химии и биологии он видит одну только механику, а весь космос — это
бесконечный и сложный механизм [10, с. 7]. В этой связи исследователи твор
чества ученого отмечают явную его приверженность классической физике и
тому направлению материализма, который именуется механистическим . Уче
ный отвергал и теорию относительности А. Эйнштейна, и было бы странно,
если бы во всех отношениях он стоял на позициях передовой науки. Ведь ни
один ученый, совершивший переворот в той или иной области, а тем более
открывший новое направление исследований, нс мог быть в курсе всех науч
ных достижений. Циолковский рассматривал Вселенную в развитии, считая
невозможной тепловую смерть Вселенной (разделяя взгляды по проблемам тер
модинамики Вселенной на добольцмановском уровне, он не учитывал стати
стический характер космических процессов) и обосновал «вечный круговорот
материи» [15, с. 14]. Он считал, что в этом вечном круговороте продолжи
тельность жизни общества может быть бесконечной даже для одного и того
же социального организма раз он возник и смог реализовать возможность рас
пространения по космосу.

Е. Т. Фаддеев усматривает в этих положениях (наличие круговорота во Все
ленной, возможность бессмертия человечества, его непрерывное совершенствова
ние) противоречие, которое К. Э. Циолковский не мог разрешить, хотя и вы
двинул ряд идей, способных при их логическом развитии устранить это проти
воречие. Однако сам Фаддеев полагает, что более всего ко Вселенной подходит
не модель круговорота, а модель однонаправленного усложнения материи Все
ленной «по прямой» [16, с. 33]. Современная наука пока нс может ответить на
эти вопросы, и модель однонаправленного развития столь же односторонняя, как

модель круговорота. Скорее всего сама Вселенная реализует «плюрализм стра
тегий» и направлений развития: в ней есть и линия все большего усложнения,
и круговорот, и регресс, и еще что-то, чего мы пока нс знаем и к чему наука
будущего еще придет.

Придерживаясь идеи круговорота материи, Циолковский тем нс менее подчас
отходит от идеи механистически понимаемого круговорота в пользу его спира
левидного характера, т. с. речь идет о «смешении периодичности с беспредель
ным движением вперед, к бесконечному усложнению и совершенствова нию Все
ленной» [1, л. 42]. И если обратимость космических процессов ведет к гибели
планет и звезд, то разумные существа смогут переселиться на иные планеты и
звезды [1, с. 108—109]. Переселение нельзя ограничить временными рамками:
оно может мыслиться бесконечным. Избегая грозящих космическим цивилизаци
ям катастроф, нельзя достичь бессмертия общества. Только мысль может ока
заться фактором эволюции космоса
влиять на развитие и устройство Вселенной [17]. Так, цивилизации Вселенной, по
мнению ученого, могут овладеть совершенно неизвестными сейчас видами энер
гетических ресурсов и тем самым не зависеть от энергоизлучения звезд. В от
даленном будущем высокоразвитые цивилизации будут воздействовать  и на бо-

и

и только разумные существа в состоянии

* «пробелы» такого рх>да до сих пор заполняет религия, способстнующая обретению целеустремленно
сти, уверенности, последовательности как рауляторов устойчивости человеческой жизнедеятельности,
компенсации уровня развития рациональных с^рм человеческой деятельности [14. с. 34-35J,



121 Наука в контексте культуры

лес грандиозные природные процессы в космосе, изменяя в благоприятном для
себя и окружающей среды режиме локальные круговороты и другие эволюцион
ные процессы. Все это может на неопределенно долгое время не только продлить
социальный прогресс, но и изменить само течение крупномасштабных  природных
круговоротов, «выпрямляя» их в сторону поступательных изменений.

Обосновывая вечность Вселенной, ее безграничность  в пространстве и во вре
мени, Циолковский все же обращал в своих работах внимание на «те ми
ровые враждебные силы, которые могут погубить человечество, если оно не при
мет против них соответствующих мер спасения. Знание всех угрожающих сил
космоса поможет развитию людей, т. е. грозящая гибель заставит их быть на
стороже, заставит напрячь свои умственные и технические средства, чтобы по
бедить природу» [18, л. 51].

Среди возможных причин угасания жизни на Земле Циолковский назвал ох
лаждение Солнца (в то время этот срок устанавливался в 6 млн. лет), мощные
вулканические процессы, сопровождающиеся землетрясениями, потопами, возвы
шением и опускание материков, падением больших метеоритов и комет и т. д. С
позиций современной науки все эти процессы, правда, с определенной коррек
цией, вполне регщьны и могут стать причинами возможных космических ката
строф. Болес того, этот перечень можно продолжить: потеря планетой атмосфе
ры, возможность уменьшения магнитного поля и т. д. Впрочем, теперь на пер
вый план выдвигаются причины, которые создало само человечество в ходе своего
традиционного и вместе с тем нерационального развития: речь идет об угрозе
термоядерной катастрофы и экологическом самоубийстве. Но это станет понятно
спустя десятилетия после смерти ученого. Циолковский же усматривал причины
возможной гибели человечества лишь во внешних по отношению к обществу тел
лурических и космических процессах, полагая, что их можно избежать, исполь
зуя средства космонавтики (или как он называл — звездоплавания) в целях эко
логобезопасного развития.

Циолковский в значительной степени предвосхитил обсуждение тех проблем, ко
торые МЕЯ сейчас относим к разряду глобальных. Это в основном проблемы, связан
ные с экологией. Он верил, что человечеству под силу коренным образом преобра
зовать планету, устранив в ее природе «много несовершенств» (выход в космос .он
также считал средством «исправления» этих несовершенств). В целях усовершенст
вования планеты ученый предлагал, например, полностью уничтожить растения и
животных, наносящих вред сельскому хозяйству и здоровью чсхловска (причем, выдви
нул даже конкретные проекты реализации этой идеи). Он хотел превратить планету
в сплошные оранжереи и сельхозугодья, где человек полностью будет управлять
окружающей природой, где техника будет заставлять работать природу как раба
(19, с. 1; 20, с I]. Циолковский не был сторонником приспособления человека к
природе, наоборот, он отводил ему преобразующую роль. «Сейчас люди слабы, но
и то преобразовывают поверхность земли, — писал Циолковский. — Через милли-
онЕя лет это могущество их усилится до того, что они изменят поверхность Земли,
ее оксанЕя, атмосферу, растения и самих себя.

Будут управлять климатом и будут распоряжаться в пределах Солнечной си
стемы, как и на самой Земле. Будут путешествовать  и за пределами Солнечной
системы, достигнут иных Солнц и воспользуются их свежей энергией взамен своего
угасающего светила. Они воспользуются даже материалами планет. Лун и асте
роидов, чтобы не только строить свои сооружения, но и создавать из них новые
живые существа» [21, л. 7].

Конечно, с позиций науки конца XX в. вряд ли можно согласиться с идеей
абсолютизации преобразовательнЕях функций человечества, считающего природу
своим «рабом». Такое отношение наряду с дегуманизацией развития техники уже
привело к глобальному экологическому кризису, который угрожает уже в первые
десятилетия XXI в. планетарной катастрофой. Вот почему в настоящее время
стоит задача сохранить природу Земли, найти такие способы рационального при
родопользования, которые не угрожали бы самоубийством человеческого рода



122А. Д. УРСУЛ

[22]. одним из направлений этого является выход техники и производства в
космос, индустриализация последнего с тем, чтобы ослабитЕ> антропогенное дав
ление на природу, особенно на биосферу Земли. (Разумеется, речь идет об ин
дустриализации космоса в максимально экологизированном варианте).

Человека ученый мыслил хозяином Земли, когда он будет распоряжаться не
только жизнью растений и животных, но и другими, косными компонентами гео
сферы, причем полагал, что хозяином почвы, океана, воздуха, погоды, растений
и самого себя он станет только тогда, когда население увеличится в тысячи раз
[20, с. 5]. Это тоже заблуждение, ведь именно бурный прирост населения явля
ется главным фактором, препятствующим решению глобальных проблем. Выска
зывается даже мнение, что «если в течение двух последующих поколений нс
удастся остановить этот процесс, то внедрение всех научно-технических нов
шеств не предотвратит, а лишь оттянет неизбежную катастрофу. По мере роста
своей численности и запросов человечество постепенно превратится в самораз-
рушающий фактор. Лишь разум и умеренность могут предотвратить такое раз
витие» [23, с. 20].

Циолковский полагал, что проблему перенаселенности Земли можно решить
путем обживания космических тел и пространств. Но развитие космонавтики
идет сейчас вовсе не такими темпами, чтобы эта задача могла быть поставлена
даже в следующем веке.

«Космический прирост» населения станет возможным лишь в более отдален
ном будущем, когда сформируется материальная основа жизни люден вне пла
неты и прежде всего — индустрия вне Земли, развитие которой также предска
зал ученый. Поскольку, как считал Циолковский, «тяжесть... страшно мешает...
развитию техники, ... перемещению и социальному общению», то там, где она
«легко одолима», т. е. «в эфире, в царстве непрерывного света и шестисторон
него простора, индустрия и эволюция разумных существ... должны достигнуть
неслыханных успехов. <...> Цели индустрии в эфире, в общем, такие же, как и
на Земле, только много обширнее» [24, с. 258]. Эта идея Циолковского в насто
ящее время признана весьма перспективной и «индустрия в эфире» начала раз
виваться на современных космических аппаратах, особенно долговременных ор
битальных станциях. Широкое обживание космоса возможно лише> в будущем,
когда космонавтика докажет свою эффективность в решении глобальных проблем
Земли.

Хотя с оговорками, но, пожалуй, можно считать, что техническая и преобра
зовательная дeяfeльнocть абсолютизировалась ученым. Он, например, справед
ливо обращал внимание на то, что «чем дальше подвигается человек по пути
прогресса, тем более естественное заменяется искусственным» [25, с. 76]. Однако
во времена Циолковского экологическое самоубийство (к которому, следуя этой
закономерности, движется человечество) еще нс угрожало и на отдсльшяс отри
цательные последствия можно было не обращать внимания. Поэтому закономер
ность, которая связывалась с ростом технического могущества человечества и его
преобразовательной мощью, не мыслилась ученым как тупиковьн! путь социаль
ного развития.

Впрочем, если на планете замена естественного искусствсннЕям действительно
имеет место и многим, не только Циолковскому, представляется как тенден
ция прогресса, то эта же тенденция им переносится  и в космос. «В эфирном
пространстве эта искусственность только дойдет до своего крайнего предела,
но зато и человек будет находиться в условиях, наиболее благоприятных для
себя» [26, с. 205]. Действительно, в космосе человек нс сможет существовать
без искусственно созданных условий, и в этом смысле ученый был прав, но
он заблуждался, считая, что все условия космоса и космического полета (осо
бенно невесомость) — благо, а все земные условия  — зло. Многое из того, что
он считал несовместимым с нормальной жизнедеятельностью человека в космосе
(вредные насекомые и бактерии, не приносящие пользу человеку растения и жи
вотные, сила тяжести, высокая и низкая температуры и т. д.), вовсе ис пред-



123 Наука в контексте культуры

ставлястся лишь со знаком минус с позиций современного мышления. Наоборот,
сейчас склоняются к «презумпции естественности», которая в значительной сте
пени отвергает замену естественных факторов развития чисто искусственными.

Не видя, что человеческая деятельность на планете, и прежде всего развитие
техники и производства, приводит не просто к отрицательным, а гибельным по
следствиям, Циолковский предложил — и вполне осознанно — один из возмож
ных путей предотвращения гибели человечества на планете: освоение космиче
ского пространства и выход человечества за пределы планеты-колыбели. Одним
из первых ученый не просто говорил о возможности выхода в космос, но и
предложил конкретное средство, которое спустя лишь два десятилетия после
его смерти блестяще подтвердило эту идею. Космическое расширение мыслилось
Циолковским как общечеловеческая потребность, и реальная возможность ее удов
летворения оказывалась уже астросоциологичсской закономерностью всех антропо-
подобных (и нс только их) космических разумных существ. «Если бы жизнь не
распространялась по всей Вселенной, — писал ученый, — если бы она была при
вязана к планете, то эта жизнь была бы часто несовершенной и подверженной
печальному концу...» [27, л. 8].

Таким образом, Циолковский свое обращение к космосу аргументирует гу
манистическими соображениями, показывая, что без освоения внеземных про
странств прогресс человечества на длительные, астрономические времена в прин
ципе невозможен.

Предлагасм1з1й Циолковским взгляд на космос — это не просто некое экстен
сивное расширение сферы деятельности человечества, а коренной качественный
сдвиг в мировоззрении вообще и способе существования цивилизации, в частно
сти. В данном случае Циолковский выступал как последователь концепции ан
тропокосмизма. Сейчас утверждается точка зрения о том, что выход человече-

бссконечныс просторы Вселенной изменит во многом нашиства в будущем в
представления о самом гуманизме [28, с. 551).

Речь идет о том, что именно в космосе и проявляются в полной мерс тс гу
манистические потенции и общечеловеческие идеалы,  к которым мы стремимся
не только во времени, но и в пространстве. И точно так же как эпоха Возрож
дения ознаменовалась великими философско-космическими откровениями (осо
бенно благодаря Д. Бруно и
низма, интереса к человеческому достоинству и свободе сопряжено с открытиями
в области космоса. Современный космический ренессанс включает в себя не
только отрицание отживших мировоззренческих ценностей докосмичсской эры,
но и обновление общественно-политических и культурных ценностей, выделение
в них вселенско-гуманистических инвариантов.

В «космическом» творчестве Циолковского приоритет отдается гуманистиче
ским, общечеловеческим мотивам, ценностям, целям. «Работая над реактивными
приборами,   писал ученый, — я имел мирные и высокие цели: завоевать Все¬
ленную для блага человечества» [29, л. 9]. В другом месте он пишет: «Основной
мотив моей жизни: сделать что-нибудь полезное для людей, продвинуть челове
чество хоть немного вперед» [30, с. 1 ]. И нс случайно во многих его работах
встречается такое редко употреблявшееся в то время слово, как «человечество»
(см., например, названия его работ: «Общественная организация человечества»,
«Будущее Земли и человечества», «Человек. Жизнь человечества» и т. д.).

Нс случайно именно в ходе современных процессов обновления мы опять обра
тились к общецивилизационным ценностям и идеалам,  в том числе и в области нрав
ственности и гуманизма. И в этом смысле мноше идеи Циолковского созвучнЕя на
шему времени. Принимая во внимание общие законы и даже цели развития
космических цивилизаций, ученый пытался веяйти на общсцишшизационные пара
метры и характеристики в космическом смысле. Он полагал, что имеется нечто «об-

Н. Копернику), так и .нынешнее возрождение гума¬

нных

щсе между всеми существами, достигшими совершенства: у них один ум, одно по
знание и одна цель — всеобщее и вечное счастье» [31, с. 93].

Разумеется, нс следует это понимать как отрицание им многообразия форм и



124А. Д. УРСУЛ

законов развития (а тем более уровней развития), но это вместе с тем и кон
статация чего-то более общего не только для человечества, но и для иных ра
зумных существ Вселенной. Ведь на этой общей основе, смысле н цели своего
существования цивилизации космоса могут вступать  в контакты и даже созда
вать свои цивилизационные союзы, причем в перспективе могут быть образованы
даже союзы союзов и т. д. «Где предел этим союзам  — трудно сказать, так как
Вселенная бесконечна» [1, с. 25]. Нравственно-гуманистические идеи Циолков
ского вписываются в его концепцию антропокосмизма, составляя важное звено
представления ученого о предназначении человечества и иных цивилизаций кос
моса. Основоположник теоретической космонавтики впервые, пожалуй, загово
рил о «космизации» этики, полагая, что все вопросы человеческого бвятия необ
ходимо рассматривать с космической точки зрения, как в плане влияния космоса
на человечество, так и в плане влияния общества на внеземные пространства.

Несмотря на наивность просветительских идей, отдельные ошибки и заблуж
дения, в этических воззрениях Циолковского были рациональные моменты и оп
ределенная логика. Он исходил из того, что конечной целью познания и дея¬
тельности является счастье человека, его постоянное развитие и усовершенство
вание. Однако, по его мнению, эта цель на Земле недостижима именно потому,
что Земля зависит от остального космоса и она подвержена таким воздействиям,
которые со временем сделают невозможной жизнь на планете. В астрономиче
ской перспективе в силу естественных факторов жизнь человека, общества (и
вообще живых существ) на Земле не может достичь поставленной цели. Как уже
отмечалось, он считал, что гибели всего живого на Земле можно избежать, лишь
познав законы Вселенной и создав средства выхода людей за пределы планеты,
на которых они могли бы добраться до иных, космических источников энергии.

Циолковский сосредотачивает внимание на естественных началах нравствен
ности, якобы заложенных в человеке и в каждом существе Вселенной. По мне
нию ученого, полное счастье человека, решившего навсегда остаться на Земле,
J принципе недостижимо. Оно недостижимо и в том случае, если во Вселенной
хоть где-нибудь останутся несовершенные и страдающие существа, и если в кос
мосе будут иметь место зло и несчастья. Поскольку Циолковский исходил из
идеи множественности обитаемых миров, в частности из идеи существования на
Земле разумных существ, то он считал, что одной, даже планетарной этики че
ловека и человечества явно недостаточно. «До сих пор, — писал он, — самые
величайшие философы и гуманисты были на земной точке зрения
даже об интересах космоса. Иные доходили до интересов животных, даже рас
тений, но никто не подумал беспокоиться о жителях Вселенной вообще» [32, л. 11].

И далее Циолковский еще более «космизирует» этику, исходя из того, что как
человечество, так и иные существа Вселенной ставят одну и ту же цель — до
стигнуть всеобщего и вечного счастья. Отвергая «этический геоцентризм», он
идет дальше — от «этического антропоцентризма» к универсальной космиче
ской этике

и нс заикались

всех существ (и даже атомов!) Вселенной. «Категорический импера
тив» его космической этики заключается в том, что, говоря словами ученого, не
должно быть никаких страданий — ни на Земле, ни на других планетах, ни
вообще в космосе, что «нравственность» Земли такая же, как и небес: устранение
всяких страданий. В силу этого «космического категорического императива» ра
зумные существа должны себя вести таким образом, чтобы
и изгнать всякую возможность зла и страданий как  в пределах Солнечной сис
темы, так и вообще во Вселенной. Самое главное «устранение страданий» —
устранение смерти человека и человечества. По мнению мыслителя, жизнь че
ловека может длиться неопределенно долго (даже тысячи лет), но только при
условии, если он примется за преобразование своего тела, в результате чего ста
нет существом космоса, живущим за счет энергии солнечного света, как это де
лают растения на Земле [33, с. 64-65]. Таким образом, проблема личного бес
смертия может разрешиться путем радикальных трансформаций человека, т.е.
путем превращения его в совершенно иное, автотрофное существо.

стать совершенными

это



125 Наука в контексте культуры

Можно ДОСТИЧЬ бессмертия нс только отдельной личности, но и всего рода че
ловеческого. Эта идея Циолковского получила наибольший философский резо
нанс. Спасая человека от гибельных воздействий на планете, звездоплавание в
то же время гарантирует беспредельность прогресса. Не случайно вторую часть
своего знаменитого труда «Исследование мировых пространств реактивными при
борами» (1911) Циолковский заканчивает мыслью о том, что «нет конца жизни,
конца разуму и совершенствованию человечества. Прогресс его вечен. А если
это так, то невозможно сомневаться и в достижении бессмертия» 124, с. 1391.

С позиций нового, гуманистически ориентированного мышления все рассмот
ренные выше идеи «космической философии» Циолковского связаны с проблемой
выживания человечества и становлением ноосферы. Однако основоположником
концепции ноосферы в нашей стране считают, как правило, Вернадского. И в
этом вряд ли приходится сомневаться, хотя в литературе, посвященной этому
вопросу, уже встречаются критические замечания в адрес Вернадского, даже об
винения в том, что достаточно серьезной концепции сферы разума он так и не
создал [34].

Циолковского также можно с полным основанием отнести к основоположни
кам этой концепции. Не употребляя греческое наименование сферы разума, он
тем нс менее много писал о роли разума. А что касается содержания и направ
ленности концепций сферы разума, то у Циолковского и Вернадского они раз
вивались в сходных направлениях. То же самое можно сказать и о развитии обоими
учеными концепции антропокосмизма (кстати, ни тот, ни другой нс употребляли
термин «антропокосмизм»; он был введен лишь в 1947 г. Н. Г. Холодным, ко
торый сам, на мой взгляд, антропокосмистом не был),

современных исследователей, отождествлявших сферу разума со
сферой распространения человека, Циолковский считал, что человек нс делает
сферу своего обитания все более разумной, а, наоборот, приближает себя
к глобальной катастрофе. Чтобы избежать этого, необходимо формируемый
лсктивный (как считал Циолковский, «высший») разум направить по иному пу
ти. Степень развития социального организма как целого он ставил в прямую
зависимость от степени его разумности, которая, по его мнению, связана с эти
ко-гуманистическими параметрами. «Категорический императив» космической
этики Циолковского — всеобщее счастье и устранение страданий — должен дей
ствовать во Вселенной. Целью совершенства разума станет достижение бессмер
тия и счастья носителей этого разума, причем это возможно в случае объедине
ния разумных существ в союзы, например межзвездные. Главное отличие
осферы Циолковского» от «ноосферы Вернадского» заключается в том,
М1ЯСЛИТСЯ НС только как космоноосфера, но и как астроноосфера. Если космоно
осфера — это развивающаяся в космосе сфера земного по своему происхождению
разума, то астроноосфера — это уже объединение космоноосфер различного
исхождения. А по Циолковскому, объединение должно быть, «ибо этого требу
выгоды существ; если они зрелы, то разумны, а если разумны, то не станут сами
себе делать зла» [35, с. 7]. Таким образом, Циолковский считал, что "степень
гуманистичности разума неразрывно связана с объединением в союзы,
синергетический эффект, ведущий к цели существования и развития разумных
существ — всеобщему благу и счастью.

Объединения разумных существ во Вселенной станут мощной космической
силой эволюции материи. Если Вернадский говорил о человеке и человечестве
как о геологической силе эволюции, то Циолковский пошел дальше: он видел его
космической силой, способной стать фактором эволюции космоса, т. е. объе
диненные в союзы разумные существа смогут влиять на развитие и устройство
Вселенной. Причем это влияние должно быть направлено на все более

В отличие от

кол-

«но-
что она

про-
ют

что дает

полное
удовлетворение разумных потребностей развития человека и человечества
все большее подчинение этому развитию Вселенной. Считая атрибутом
достижение бессмертия как личного, так и родового, Циолковский связывал
с идеей автотрофности, причем опять-таки как индивидуальной так и социаль¬

на
счастья

это



126А. Д. УРСУЛ

НОЙ. Если говорить об автотрофности социальной, то об этом впервые заговорил
Вернадский, подразумевая под этим создание таких технологий, которые смогут
обеспечить человечество всем необходимым без использования готовых органи
ческих веществ биосферы. Однако Вернадский даже не предполагал, что на пла
нете его идея в принципе неосуществима в широких масштабах, особенно в ус
ловиях все углубляющегося экологического кризиса.  А Циолковский, нс зная об
идее социальной автотрофности, по сути дела предложил кардинальный способ
ее реализации (впрочем, не только ее, но тесно связанной с ней ноосферы). Речь
идет об освоении космоса и возможности его заселения человеком на базе раз
вития «индустрии в эфире». Ведь индустрия, организуемая за пределами плане
ты, уже не будет негативно влиять на биосферу планеты и тем самым обеспечит
социальную автотрофность. Человечество, благодаря освоению космоса, обретает
возможность внебиосферной организации и развития материального производст
ва, более кардинального решения эколошческих проблем планеты, чем в случае
чисто геоцентрического их видения. Именно на основе космического направле
ния развития материального производства, его развертывания за пределами пла
неты и появляется возможность становления одной из зрелых ступеней ноосфе
ры, которую можно назвать космическим обществом.  И если верно то, что но
осфера и автотрофный путь развития человечества нс существуют друг без друга
(к такому выводу приходишь, читая труды Вернадского), то все это реализуемо
лишь на базе развития космоэкологической деятельности. А это означает, что
развитая ноосфера и социальная автотрофность реализуются главным образом на
космической стадии становления сферы разума. Циолковский мыслил развитие
человека и человечества в космосе как независимое от биосферы Земли, причем
эта позиция нашла отражение в его идее об индивидуальной автотрофности, ко
торую он связывал с неограниченным продлением жизни человека на пути не
ограниченной космической экспансии.

Когда-то идея Циолковского об индивидуальной автотрофности и бессмертии
расценивалась как фантастическая, и ученые на нес просто не обращали внима
ния. Сейчас эта идея возрождается в гипотезах о полевых формах жизни [36]
и перестройке мозга и всего тела в полевую форму [37, с. 52]. Научный потен
циал Циолковского, включая и его фантастические идеи, все в большей степени
воспринимается современной наукой, превращаясь в мощнеяй интеллектуальный
ресурс ее развития.

Уже говорилось о том, что в космической устремленности меяшлсния Циол
ковского важную роль играли экологические факторы [22, с. 21 1—222]. И это
тоже связано со становлением ноосферы, если ее мыслить как общество эколо
гическое, т. е. общество, в котором будут устранены угрозы глобал1>ных экока
тастроф и экокризисов [38]. Экологическая составляющая ноосферы оказЕявастся
весьма существенной, и не случайно некоторые ученые полагают, что соцешль-
ная экология должна заниматься исследованием закономерностей становления и
функционирования ноосферы [39]. С этим мнением можно полностью согласить
ся, если, конечно, нс считать, что лишь социальная экология должна исследо
вать становление ноосферы. На мой взгляд, сюда следует вклеочить и соцеепль-
ную информатику, которая изучает становление первой ступени ноосферы — гло
бальную информационную цивилизацию. В ноосферологический комплекс знания
необходимо включить и проблемы космического обществоведения, ориентирован
ного на отдаленные перспективы развития. Речь идет о становлении комплекса
наук о ноосфере, или ноосферологии, носящей мсждисциплинариЕяй, интегратив
но-общенаучный характер. Ноосферология — это нс только наука о стаЕЕовленЕш
и развитии самого разума, но и о закономерностях формирования сферЕя разума,
т. е. социальной и природной среды, в которой развсртЕявастся дсятсле>ность вы
сокоразвитых цивилизаций, включая космическую среду, которая вовсе нс сво
дится к косной природе космоса, а включает в себя  и среду социальную. Сейчас
в эту среду некоторые авторы включают и НЛО, в перспективе же придется
включить весь «социальный космос» во всех его формах и проявлениях и прежде



127 Наука в контексте культуры

всего '— обмен информацией между высокоразвитыми цивилизациями космоса.
Но это уже обмен информационными продуктами деятельности цивилизации на
уровне ноосферы, т. с. по сути дела информационным субъектом выступает не
индивид, а та или иная локальная космоноосфера.

На мой взгляд, объединение по меньшей мере двух локальных космоноосфер
(включая и информационные контакты) должно привести к образованию астро-
ноосферы как сферы разума цивилизаций Вселенной,  о чем мечтал Циолков
ский. Разум ведет к объединению, его отсутствие —  к разъединению.

В ноосферологию следует также включить и глобалистику, как комплекс на
ук, занимающихся изучением глобальных проблем социального развития, ори-

выживания человечества. Очевидно, что станов-ентированных на перспективу
ленис ноосферы выступает как альтернатива гибели человечества. И не случайно
Циолковски11, размышляя о преимуществах и перспективах освоения космоса,
указывал на один из возможных путей их решения, связанный с освоением кос
моса, хотя далеко не единственный. Конечно, во времена Циолковского глобаль
ные проблемы еще не осознавались, но ученый, как отмечалось, предполагал
возможность угроз человечеству катастроф теллурического и космического ха
рактеров.

Ученый видел причину возможной гибели человечества во внешних по отно
шению к обществу «мировых враждебных
силы, «которые могут погубить человечество», создаются самим человеком: это
прежде всего угроза термоядерной и экологической катастроф. Но и в этом слу
чае космонавтика может стать одним из механизмов решения глобальных про
блем п формирования ноосферы. И даже две первые ступени созидания и станов-

к образования информационно-экологиче-

силах», но нам сейчас понятно, что

ления ноосферы, которые приводят
ского общества, вряд ли могут быть реализованы без активной помощи
космонавтики. Космический настрой мышления и развитие космонавтики в гума-

— это предвестники того, что мы сейчас называемнистичсском направлении
ноосферным мышлением и становлением ноосферы. Решение глобальных про
блем и выживание человечества можно видеть лишь на пути созидания сферы
разума.

Процесс ноосферизации’ мышления включает в себя процесс становления но
вого мышления. Новое мышление мы нередко именуем диалектическим,  но это
слишком абстрактная в социальном плане характеристика, поскольку новое мыш
ление ориентировано на выживание человечества, а значит,
ноосферы. Здесь важно знать, что же представляет собой тот общечеловеческий
идеал, к которому должно стремиться человечество, отбросив иные идеалы, так
или иначе не выдержавшие проверку временем,

предлагаю понимать будущую социоприродную систему эво
люции, в которой в наиболее полной мере реализуются идеалы и принципы гу
манизма, а интеллект человека и цивилизации в целом достигнут наивысшего
развития, обеспечивая безопасное во всех отношениях поступательное движение
человечества. Такое понимание ноосферы достаточно широко, поэтому необхо
димо, чтобы изучением и предвидением этого будущего занимались все отрасли
современной науки и прежде всего обществоведение. Ноосферизация социального
знания открывает новые пути видения будущего человечества и борьбы за вы
живание. Ноосферизация органически включает и системно соединяет такие гу
манистически ориентированные тенденции, как информатизация, экологизация,
космизация, демократизация, гуманизация, интеллектуализация и т. д. Именно
активно изучая и включаясь в эти процессы развития, науки об обществе и че
ловеке обретут новые ориентиры развития и сформируют оптимальную страте-
гиЕо выживания и дальнейшего развития человечества, которая приведет к ста
новлению ноосферы.

Будущее социального знания в настоящее время неразрывно связывается с но-
осферной перспективой. (Космическая ориентация ноосферы — это не просто

редвидснис Вернадского и Циолковского, это логика становления ноосферы, ис-

и на становление

Под ноосферой я

п



128А. Д. УРСУЛ

торию которой иные ученые замыкают в геоцентрической нише). Выходя за пре
делы планеты, се биосферы и распространяясь по пространству космоса в на
правлении к астроноосфере, ноосфера обретает свою зрелость. Но она возникает
не из биосферы, а из социосферы. Независимое от биосферы развитие ноосферы
за пределами планеты — это тот путь, который, сохраняя биосферу н часть че
ловечества на планете, позволяет цивилизации развивать в гуманистическом на
правлении сферу разума в космосе. Впрочем, речь должна идти не только о со
хранении биосферы, но и о сохранении целостности всей планеты, поскольку,
как полагал Циолковский, «Земля необходима как опора, как базис для распро
странения могущества человека в солнечной системе  и на планетах» (20, с. 4).

Вот почему я думаю, что человек, появившись в биосфере, должен на опре
деленном этапе выйти за ее пределы и направить вектор своего развития в кос
мические пространства. Тем самым ноосфера по-разному будет развиваться на
Земле и в космосе. На Земле развитию ноосферы, по крайней мерс в простран
ственно-количественном плане, будет препятствовать биосфера, которую вряд ли
стоит преобразовывать, превращая в ноосферу. Имеет смысл, сохранив локаль
ный очаг ноосферы в биосфере, выходить в космос и формировать космоноосфе
ру, — только в этом случае реализуется гуманистическое и вместе с тем все
ленское содержание сферы разума.

Список литературы

1. Циолковский К. Э. Этика, или естественные основы нравственности // Лрхин РЛИ. tl>. 555.
On. 1. Д. 372.

2. Циолковский К. Э. Черты из моей жизни // К. Э. Циолковский. М., 1939.
3. Циолковский К. Э. Из предисловия к моим трудам // Лрхин РЛП. Ф. 555. Он. 1 . Д. 557.
4. Ц1Юлковский К. Э. Порядок космической философии и его выводы // Там же. Д. 504.
5. Циолковский К. Э. Конспект космической философии // Там же. Д. 534.
6. Циолковский К. Э. Космическая философия // Там же. Д. 535.
7. Гаврюшин Н. К, Историко-философские взгляды К. Э. Циолковского // Труды девятых чтений,

посвященных разработке научного наследия и развитию идей К. Э. Циолконско1-о. Калуга,
16—19 сентября 1974. Секция «К. Э. Циолковский и философские проблемы освоения
космоса». М., 1975. С. 48—60.

8. Огурцов А. П. Гносеологические идеи К. Э. Циолковского // Там же. С. 70—78,
9. Циолковский К. Э. Философия // Архив РЛН. Ф. 555. Он. I. Д. 538.

10. Циолковский К. Э. Монизм Вселенной. Калуга, 1925-
11. Циолковский К. Э Фатум, судьба, рок // Архив РЛН Ф. 555. Он. 1. Д. 1.
12 Циолковский К. Э. Образование Земли и солнечных систем. Калуга, 1915.
13. Циолковский К. Э. Есть ли бог? // Архив РЛН. Ф. 555. Оп. 1. Д. 474.
14. Митрохин Л. Н. Философы и религия // Вопр. философии. 1989. N 9. С. 16—35.
15. Циолковский К. Э. Кинетическая теория света // Известия Калужского общества изучения

природы. Калуга. 1991.
16. Фаддеев Е. Т. К. Э. Циолковский о бесконечном развитии Вселенной // Труды пятых и

шестых чтений, посвянщиных разработке научного наследия и развитию идей К. Э. Циолков
ского. Калуга, 1970, 1971 гг. Секция «Исследование научного творчества К. Э. Циолковского».
М.. 1972. С. 26—39.

17. Циолковский К. Э. Разум и звезды // Архив РАН. Ф. 555. Он. 1. Д. 244. Л. 1 .
18. Циолковский К. Э. Земные катастрофы (мировые катастрофы) // Архив РАН. Ф. 555. Оп.

1. Д. 247.
19. Циолковский К. Э. Горе и Гений. Калуга, 1916.
20. Циолковский К. Э. Будущее Земли и человечества. Калуга, 1928.
21. Циолковский К. Э. Разум космоса и разум его существ // Архив РЛН. Ф. 555. Оп. 1. Д.

500.
22. Урсул А. Д. Перспективы экоразвития. М., 1990.
23. Маркль X. Разум и умеренность // За рубежом. 1990. N 3.
24. Циолковский К. Э. Собрание сочинений: В 4 т. Т. И. Реактивные летательные аппараты. М.,

1954.

25. Циолковский К. Э. Тяжесть исчезла. М. JJI., 1933.
26. Циолковский К. Э. Исследование мировых пространств реактивными приборами // Избранные

труды. М.. 1962.



129 Наука в контексте культуры

27. Циолковский К. Э- Сокершенстпо жизни по Вселенной // Архип РАМ. <1>. 555. Оп. I. Д. 463.
28. Фролов И. 'Г. О челопеке и г\'манизме. М., 1989.
29. Циолковский К. Э. Рсактипный прибор как средство полета п пустоте и атмосфере // Архив

РАН. Ф. 555. Оп. 1. Д. 33.
30. Циолковский К. Э. Первая модель чистометаллического аэроиата из волнистого железа. Калуга.

1913.
31. Циолковский К. Э. Собрание сочинений: В 4 т. Т. IV. Естествознание и техника. М., 1964.

С. 86—96.
32. Циолковский К. Э. О душе, о духе, о причине // Архив РАН. Ф. 555. Оп. 1. Д. 429.
33. Циолковский К. Э. Жизнь в межзвездной среде. М., 1964.
34. Савицкий И. Ноосфера и формирование человека // Вестник высшей школы. 1990. N 3.
35. Циолковский К. Э. Воля Вселенной. Неизвестные разумные силы. Калуга, 1928.
36. Казначеев I). II. Симбиоз жизни // Феномен. Москва—Тампере. 1989.
37. Зайцев В. Возвращение в будущее // Свет. 1990. N 7.
38. Урсул Л. Д. На пути к информационно-экологической цивилизации // Философские науки.

1991. N 1.
39. Мирков Ю. Г. Социальная эколошя. Новосибирск, 1986.

5 ВИЕТ № А


