
Наука в контексте культуры

и. Д. РОЖАНСКИЙ

РАСИЗМ И ДРЕВНЯЯ ГРЕЦИЯ

Рожанский Иван Дмитриевич (1913—1994) — доктор философских
наук. Война застала его в Северной Карелии, где он, уже кандидат
физико-математических наук, был рядовым срочной службы. Воевал
на Карельском фронте командиром отделения, политруком стрелковой
роты, диктором звуковой батареи, старшим инструктором политотде
ла. Окончив спецкурсы при Ленинградском военно-политчгческом учи
лище, с июня 1944 г. до конца войны был заместителем начальника
антифашистской школы политуправления 2-го Велорусского фронта.
В июле 1945 г. по спецнабору стал слушателем Военной академии
Вооруженных сил СССР, которую окончил в 1947 г. Награжден
орденом Отечественной войны II степени и б медалями,

около 100 трудов по истории
античной и эллинистической науки и философии. Настоящая статья —
последняя работа Ивана Дмитриевича, написанная незадолго до смер
ти по заказу Л. Копелева для немецкого журнала «Forum ЖХН. Иа
русском языке публикуется впервые.

В ИИЕТ работал с 1967 г. Автор

. 1
/944 i.

2-й Белорусский фронт

Едва ЛИ не наиболее часто цитируемым местом из всей античной литературы
является фраза Аристотеля: «варвар и раб по природе своей понятия тождест
венные» [1, кн. I, I, 5]. Поскольку греки называли варварами всех, кто говорит
не на греческом, а на других языках, то заявление Аристотеля было эквивален
тно утверждению, что все не говорящие по-гречески являются по природе своей
рабами. Статус же свободных людей был присущ, согласно Аристотелю, только
грекам. Правда, и сам Аристотель сопровождал приведенное утверждение более
или менее существенными оговорками. В дальнейшем мы рассмотрим ряд при
меров из греческой истории, которые покажут, что древние греки отнюдь не бы
ли расистами m в аристотелевском, ни в нашем современном смысле, а отли
чись широтой и терпимостью по отношению к представителям других рас и

родо^ Основоположником греческой философии (и науки) традиционно счи
тается Фалес Милетский, живший в первой половине VI в. до н. э. Вряд ли мы
найдем в античности фигуру более почитаемую, чем Фалес. Он неизменно от
крывал список «семи мудрецов», заложивших основы греческой культуры и го-
вдарственности. Античные доксографы приписывали ему первые достижения

ласти геометрии, астрономии и других наук, Аристотель называет его первым
философом, сформулировавшим проблему материального первоначала всего су
щего. По этой причине любой курс истории европейской философии — вплоть

времени — начинается с изложения воззрений Фалеса.
Наиболее древним источником сведений о жизни и деятельности Фалеса яв

ляете знаменитый историк Геродот. И вот у Геродота мы находим утверждение,
что Фалес был по происхождению финикийцем (т. е. варваром). Древним грекам
это утверждение не казалось ни парадоксальным, ни  в какой бы то ни было
степени скандальным. Милет, как и другие греческие города Малой Азии, был
связан с финикийцами традиционными торговыми отношениями. Многие фини
кийцы оставались жить в Милете, брали себе в жены гречанок, и их дети уже
ничем не отличались от коренных жителей города. В отдельных случаях

в

они

ВИЕТ. 1995. N°2. С.58 — 65. © Публикация Ю. М. Живовой

Л



59и. Д. РОЖАНСКИЙ

получали милетское гражданство. Именно из такой смешанной семьи и мог вый
ти Фалес.

Но это обстоятельство показалось скандальным не современникам и соотече
ственникам Фалеса, а германским филологам конца прошлого и начала нынеш
него столетия. Еще Э. Целлер, явный сторонник идеи автохтонности греческой
культуры, высказал предположение, что Фалес, вероятно, происходил не от со
временных ему финикийцев, а от биотийских потомков мифического Кадма, ко
торый, как известно, был финикийцем. Это уже чистая мифология. А знамени
тый Герман Дильс опубликовал в 1988 г. статью [2], которая с самого начала
предполагала отрицательный ответ на поставленный  в заглавии вопрос.

Очень неясна проблема «семи мудрецов» в ранней Греции. В число этих муд
рецов источники неизменно включали четыре имени: Фалеса, Солона, Бианта и
Питтака. Остальные три „мудреца" выбирались более или менее случайно.
Иногда в их число попадало такое одиозное имя, как коринфский тиран Пери-
андр, ничем не отличившийся, кроме своей мстительной жестокости. Но вот не
которые поздние авторы одним из «семи мудрецов» называют скифа Анахарсиса,
рассказ о котором мы также находим у Геродота. По словам последнего, Ана-
харсис побывал во многих странах и выказал там большую мудрость. По воз
вращении на родную землю он был убит на охоте стрелой своего родственника.
«И поныне еще — пишет Геродот, — скифы на вопрос об Анахарсисе отвечают,
что не знают его, и это потому, что он побывал в Элладе и перенял чужеземные
обычаи» [3, кн. IV, 76]. Позднейшие авторы дополняют рассказ об Анах^сисе
различными подробностями, в частности Плутарх сообщает о том, как Солон
принял Анахарсиса у себя дома и сделался его другом. Во всяком случае, если
скифы и забыли своего знаменитого соплеменника, греки помнили и поставили
его в ряд наиболее знаменитых мудрецов. Не забыло его и последующее чело
вечество. В годы Французской революции барон де Клоотц объявил себя поклон
ником и последователем Анахарсиса и даже принял его имя. Подобно своему
древнему тезке, Анахарсис Клоотц много путешествовал, много видел и знал. В
первые годы революции он увлекся идеями свободы, равенства и братства и от
казался от своего титула и всех связанных с ним привилегий^ Его образованность
и неизменное остроумие сделали его одной из колоритнейших фигур первых

космополитизм; на вопрос о
Вселенной». Вдней революции. Он говорил, что его религия —

национальной принадлежности Клоотц отвечал; «Я гражданин
конце концов его космополитизм вступил в непримиримое противоречие с наци-

Клоотц кончил свою жизнь под ножом

его

онализмом французских патриотов, и
гильотины.

До поры до времени между греками и варварами не
серьезных конфликтов. Великие цивилизации древности —
находились от Греции достаточно далеко, и у них не '
пришлось бы разрешать силой оружия. Туземное же население ри р р
и Италии, которое находшюсь в непосредственном соприкосновении с гречески
ми колониями, относилось к греческим поселенцам вполне ^  ’
что греки не претендуют на захват принадлежащих аборигенам т рр Р >
ограничивалось торговыми связями, выгодными для обеих сторон.

Положение изменилось, когда на Востоке образовалась 5^
ржава. В середине VI в. до н. э. персидский царь Кир И

устремляется на запад. В 546 г. ему подчиняется богатое Лвди^
Эгейского побережья. Те, которые не де

и поголовным репрессиям.

было сколько-нибудь
Египет и Вавилон —

было проблем, которые

вилон, а затем
ское царство, а затем греческие города
лают этого добровольно, подвергаются разрушению ПолмД тпрпшярт
Сын Кира Камбйс завоевывает в 525 г. Египет, а его преемник
ПОХОДЫ в Скифию и Фракию. При Дарии персидская держава

Административно-финансовые реформы Дария укрепили во
. Золотые монеты с изоора-своего могущества

енную и экономическую мощь персидской державы



60 Наука в контексте культуры

жением Дария («дарики») имели хождение далеко за пределами собственно Пер¬
сии, а персидская армия считалась самой могущественной в мире.

Следующей геополитической задачей Персии было завоевание Балканского
полуострова и, как следствие этого, превращение Эгейского моря во внутреннее
персидское море. Эту задачу персы пытаются рещить  в начале V в. до н. э. Ка
залось бы, исход греко-персидской борьбы был заранее предрешен. Что могли
противопоставить разрозненные и вечно враждующие друг с другом греческие
полисы военной громаде великой персидской империи? Только чудо могло спасти
греков от порабощения. А чудес в реальной жизни, как говорят, не бывает.

И все же чудо произошло. Греческие отряды, представлявшие собой, по сути
дела, не регулярную армию, а народное ополчение, выставляемое отдельными
полисами, нанесли поражение намного превосходящим их по численности
сидским полчищам. Сначала это произошло в марафонском сражении (в 49' ●),
когда Дарий попытался высадить экспедиционный корпус в северной Аттике. Че
рез девять лет сын Дария Ксеркс переправил более чем двухмиллионную армию
(по явно завышенным расчетам Геродота) через Геллеспонт и двинулся через
Фракию и Фессалию на юг. Отчаянное сопротивление небольшого греческого от
ряда у Фермопил не могло изменить положения. Персы вторглись в Аттику, за
няли Афины и разрушили Акрополь. Все население Аттики эвакуировалось на
кораблях в Эгину, Мегару и на Саламин. Положение греков и, в первую оче
редь, жителей Аттики казалось совершенно безнадежным.

И тут произошло нечто удивительное. При Саламине персидский флот, стес
ненный в узких проливах между островами и материком, был фактически раз
громлен и уничтожен эскадрами греческих триер. Это произошло осенью 481 г.

равда, гибель морского флота еще не означала поражения персидского войска
в целом. И все же поражение при Саламине оказалось для персов величайшим
шоком. После

Р-

нескольких месяцев колебаний Ксеркс решает покинуть Грецию
вернуться в свою столицу, оставив на Балканском полуострове отборную 300-

тысячную армию под командованием своего лучшего полководца Мардония. Ле
том 479 г. ^ t-

и

недалеко от местечка Платен произошло последнее и на этот раз ре
шающее сражение. Армия персов была разбита наголову, и ее остатки, потеряв— лрмия персов оыла разоита наголову, и ее остатки, потеряв

Мардония, бежали в Фессалию и затем во Фракию. О причи-
в войне 480—479 гт. историки писали по-разному. Но

греков, сыграли все же
не терявших воли к сопротивлению в самые, ка-

нах поражения персов в  ^
ключевую роль среди факторов, способствовавших победе
стойкость и мужество афинян,
залось бы, безнадежные

Прав будет
«... Ход событий
няне. Но так

моменты.
тот, отмечал Геродот, кто назовет афинян спасителями Эллады,

зависел исключительно от того, на чью сторону склонятся афи-
как афиняне выбрали свободу Эллады,

к сопротивлению всем остальным
то они вселили мужество

эллинам, поскольку те еще не перешли на сто-
р у мидян, и с помощью богов обратили царя в бегство» [3, кн. VII, 139].

начала V в. до н. э. известна нам’по книге
книга не ограничивается описанием фактического хода этих

оин. 11ервые части книги представляют собой своеобразный курс страноведения,
них 1 еродот пишет о странах Ближнего Востока, которые были завоеваны пер-

® состав империи. Геродот сообщает еще массу географических,
исторических сведений об этих странах, о населяющих их на

рдах, 00 их быте, культуре и религии. К любой сообщаемой им детали заим
ствована ли она из устных рассказов очевидцев, или основана на легендах со-

шенных Геродоту жрецами, или, наконец, взята из каких-либо письменных
источников, автор относится с величайшим интересом и любознательностью. При
этом нынешнего читателя поражают объективность Геродота и его гуманность,
красной нитью проходящие через всю книгу. Даже рассказывая о персах, быв
ших в то время злейшими врагами эллинов, Геродот не проявляет ни малейшего
хвастовства, ни малейшей нотки презрения к побежденному врагу. Говоря о же-



и. Д. РОЖАНСКИЙ 61

стоких поступках персидских царей Камбиза и Ксеркса, Геродот отнюдь не рас
пространяет свое возмущение на весь персидский народ. Наоборот, к раду пер
сидских обычаев Геродот относится с явной симпатией. Вот, например, что он
пишет о религии персов: «Воздвигать статуи, храмы  и алтари у персов не при
нято. Тех же, кто это делает, они считают глупцами, потому, мне думается, что
вовсе не считают богов человекоподобными существами, как это делают эллины.
Так, Зевсу они обычно приносят жертвы на вершинах гор и весь небесный свод
называют Зевсом. Совершают они жертвоприношения также солнцу, луне, огню,
воде и ветрам» [3, кн. I, 131].

Неудивительно, что впоследствии Плутарх, относившийся к Геродоту крайне
неприязненно, называл его «philobarbaros», т. е. «любящий варваров». На самом
деле подобные высказывания Геродота свидетельствовали не о его любви к вар
варам, а о его беспристрастности и объективнос"'и, которым может позавидовать
инои историк нашего времени.

Великий греческий трагик Эсхил был не только современником, но и непос
редственным участником греко-персидских войн. В сражении при Марафоне он
находился в первых рядах афинских гоплитов, отражавших наскоки персидской
конницы. Весьма вероятно также его участие в кампании 480—479 гг.; об этом
свидетельствует его трагедия «Персы», примечательная во многих отношениях.
Кстати, это единственная из дошедших до нас греческих трагедий, сюжет
рой заимствован не из мифологических легенд, а из современной автору дейст
вительности. Действие «Персов» развертывается в персидской столице Сузы и
относится ко времени, непосредственно следовавшему за Саламинским сражени
ем. А на афинской сцене трагедия была поставлена  в 472 г., т. е. для греков
она была еще сверхактуальной.

В течение всей пьесы зритель видит хор персидских старейшин, являющийся
основным действующим лицом трагедии. В торжественном пароде хор восхваляет
несметные персидские полчища, отправляющиеся в далекий поход под командо
ванием «царя царей» Ксеркса. Но уже здесь в словах хора ощущаются нотки
тревоги за судьбу персидского войска: слишком давно от него нет никаких вес
тей. На сцене появляется мать Ксеркса, вдова покойного царя Дария Атосса.
Она говорит хору о своих мрачных предчувствиях. Прибегает гонец, повеству
ющий о катастрофе, постигшей персидское войско у Саламина. Подробный рас
сказ гонца дает основание полагать, что Эсхил сам был свидетелем морской бит
вы. Хор в ужасе; Атосса сохраняет внешнее спокойствие: ее утешает сообщение
о том, что ее сын Ксеркс остался жив и скоро вернется в Сузы. Атосса и хор
решают вызвать из царства мертвых царя Дария, чтобы спросить у

и молитв появляется тень Дария. В

кото-

него совета.

После соответствующих жертвоприношений
диалоге с Атоссой и хором Дарий корит Хсеркса за легкомыслие и гордыню
(hybris) и советует персам никогда не ходить войной на греков, ибо сама земля
им помогает в бою. На вопрос корифея хора — как это может быть? — тень
Дария отвечает: поражая голодом бесчисленные массы врагов. Предсказав еще
одно поражение персов при Платеях, тень Дария скрывается, и Атосса уходит в
свои покои. Появляется Ксеркс, находящийся, как мы сказали бы теперь, в со
стоянии истерического отчаяния. Следуя его примеру (и прямому приказанию),

причитать, бить себя в грудь, рвать на себе волосы, раз
рывать одежду. На этой ноте трагедия кончается.

В целом «Персы» Эсхила — это гимн в честь великой греческой победы, не
замутненный ни презрением к врагу, ни насмешкой над ним. Атосса вызывает
у зрителей чувства уважения и симпатии; тень Дария являет собой идеальный
образ мудрого царя, абсолютно лишенного кичливости, которая была присуща
Ксерксу.

В литературных памятниках второй половины V в. до н. э. мы не найдем ни
чего, что бросало бы свет на отношение греков к варварам. В эту эпоху греки
были слишком поглощены своими междоусобными распрями. У Фукидида персы

хор начинает вопить



62 Наука в контвкств культуры

если и упоминаются, то только в связи с тем, какую из враждующих группиро
вок они поддерживали.

Положение изменилось в IV в. до н. э. Греческие города-государства вышли
из Пелопоннесской войны ослабленными политически  и экономически. Афины
навсегда утер51ли свое былое могущество. Кризис государственной системы горо-
да-полис9 воспринимался как результат органической порочности демократии.
Взоры интеллектуальной элиты, задумывавшейся о будущем, все чаще обраща
лись на Восток. Несмотря на прошлые поражения, Персия продолжала сущест
вовать как могущественное единое государство, власть которого распространя
лась на громадные территории Азии и Африки. В греческом образованном обще
стве заметен рост персофильских настроений.

Выражением этих настроений явилось, в частности, сочинение Ксенофонта
«Воспитание Кира». Написанное простым и изящным языком, оно до нашего вре
мени является книгой, по которой изучают греческий язык учащиеся классиче
ских гимназий и лицеев. В ней Ксенофонт излагает свою педагогическую систе
му на примере воспитания персидского царя Кира I. Ценность этой книги как
исторического источника ничтожна, но она дает ясное представление о взглядах
и симпатиях самого Ксенофонта. Кир изображается в ней как идеал мудрого,
справедливого, но твердого монарха. Хотя Ксенофонт об этом прямо не говорит,
но ясно, что он противопоставляет такого рода монархию выродившейся, распу
щенной демократии греческих полисов, в частности Афинам.

Такого рода тенденции можно обнаружить и у других авторов, в частности у
Платона. Собственно говоря, у Платона эти тенденции имеют двоякий характер.
С одной стороны, мы обнаруживаем у него симпатии  к реакционной малопод
вижной Спарте и родственному ей Криту («Законы»),  с другой — Платон от
крыто восхищается древней египетской культурой («Тимей»), по сравнении с ко
торой самые старые греческие полисы представляются детьми, еще не вышедши
ми из младенческого возраста. Что касается Крита  и Спарты, то здесь проблем
не возникает: их население было безусловно греческим и говорило на диалекте,
лишь немногим отличавшемся от ионийского или аттического наречий. С Егип
том дело обстоит по-другому: египтяне по всем формальным признакам должны
были считаться варварами. В то же время греки с давних пор, начиная с «Одис
сеи» Гомера, питали неизменное уважение к египетской культуре и египетской
науке. Виднейшие деятели VI в. до н. э. — Фалес, Солон, Пифагор совершали
поездки в Египет, где общались с жрецами, носителями традиционной египет
ской мудрости, заимствуя у них математические, астрономические
знания. и другие no¬

li вот в «Тимее» один из участников диалога, Критий, рассказывает удиви
тельную историю, якобы переданную его деду афинским законодателем Соло-
ном, который узнал ее от египетских жрецов. В этой истории повествуется о
событиях, имевших место восемь тысяч лет тому назад, и о которых афиняне
давно забыли. В то время в Атлантическом море, по ту сторону Геракловых
столпов, находился громадный остров, превышавший своими размерами Ливию
и Азию вместе взятые. На этом острове возникло могущественное государство,
именовавшееся Атлантидой, власть которого простиралась и по эту сторону Ге
ракловых столпов вплоть до Египта и Тирренского моря. Цари Атлантиды заду
мали покорить все прочие народы, жившие западнее проливов, и ввергнуть их
в рабство. Но благодаря мужеству и самоотверженности жителей Афинского го
сударства захватчики были отражены, а народы, которым угрожало порабоще
ние, получили свободу. Позднее невиданные землетрясения и наводнения при-

тому, что Атлантида исчезла, поглощенная морской пучиной. По просьбе
собеседников Критий обещал продолжить свой рассказ об Атлантиде
ции Тимея о происхождении и уст{юйстве космоса; этот рассказ должен был со
ставить содержание следующего диалога. («Критий»). К сожалению, от этого ди-

вели к
после лек-



63и. Д. РОЖАНСКИЙ

алога до нас дошло только начало — то ли потому, что его продолжение было
позднее утеряно, то ли по той причине, что Платон вообще не успел его написать.

В последних диалогах Платона, в том числе и в «Тимее», почти не употреб
ляется термин «варвары». Как жители Атлантиды, так и египтяне не были гре
ками и говорили на языках, непонятных грекам. Но уровень цивилизации этих
народов был, по мнению Платона, бесконечно выше уровня греческой жизни и
культуры, не говоря о том, что они жили намного (на несколько тысячелетий)
раньше современных Платону греков. По-видимому, Платон считал вообще оши
бочным разделение народов на две группы — эллинов  и варваров. Об этом он
прямо говорит в диалоге «Политик», где обсуждается метод разделения на два
(diairesis). Применяя этот метод, следует избегать ошибок вроде той, которую
допускают, «пытаясь разделить надвое человеческий род... выделяя из всех на
родов эллинов» и давая «остальным племенам — бесчисленным, не смешанным
между собой и разноязычным — одну и ту же кличку „варваров". То же самое,
как если бы кто-нибудь вздумал разделить число на два вида и, выделив из всех
чисел мириаду, представил бы ее как один вид, а всему остальному дал бы одно
имя и считал бы из-за этого прозвища, что это единый вид, отличный от того,
первого» [4, 262 d—е].

Из этой цитаты ясно следует, что Платон (во всяком случае поздний Платон)
не принимает общепринятого деления людей на эллинов и варваров.

Возвращаясь к началу этой статьи, мы не можем не задать вопроса — почему
Аристотель в «Политике» вернулся к традиционной точке зрения, противопо
ставлявшей эллинов варварам, которая уже Платону казалась ретроградной.
Приведенная нами цитата («варвар и раб по природе своей понятия тождествен
ные») была отнюдь не единственным высказыванием Аристотеля на эту тему.
Там же Аристотель ссылается на Эврипида, устами своей героини заявлявшего:
«прилично властвовать над варварами грекам» («Ифигения в Авлиде»). А в
третьей книге «Политики» Аристотель дает развернутое обоснование своей кон
цепции варварства: «Так как по своим природным свойствам варвары более
склонны к тому, чтобы переносить рабство, нежели эллины, и азиатские варвары
превосходят в этом отношении варваров, живущих в Европе, то они и подчиня
ются деспотической власти, не обнаруживая при этом никаких признаков неу
довольствия» [1

Для того чтобы полностью осознать государственно-правовую концепцию Ари
стотеля, необходимо остановиться на классификации видов государственного ус
тройства, которую дает Аристотель. По его мнению, существует три «правиль
ных» вида государства: это монархия (правление одного), аристократия (правле
ние немногих) и полития (правление большинства граждан данного государства).
Этим трем видам противостоят три «неправильных» вида: тирания, олигархия
демократия. В тирании правление государством осуществляется не в пользу всего
общества, а в пользу одного лица; в олигархии оно осуществляется  в пользу
немногих, а в демократии (в ее крайних формах) власть оказывается в руках
массы населения, в основном неимущей. По мнению Аристотеля, наиболее спра
ведливой формой государственного устройства является полития, когда правя
щим слоем в государстве оказываются ни богатые, ни бедные, а средние по сво
ему имущественному достатку граждане. Чтобы предотвратить возможность
рехода политии в демократию (подобно той, которая существовала в Афинах),
необходимо ограничить число лиц, получающих права гражданства в государст
ве. В частности, в число граждан не должны допускаться ремесленники, поден
щики, землепашцы и другие лица, добывающие средства к существованию иск
лючительно физическим трудом. Полноправными гражданами могут быть лишь
тяжеловооруженные военные (гоплиты), лица, занимающие те или иные госу
дарственные должности, землевладельцы (т. е. земельные собственники), жрецы,
люди интеллектуальных профессий (например, философы). Не разрешается быть

III, IX, 3].кн.

и

пе-



64 Наука в контексте культуры

гражданами незаконнорожденным, а также лицам, один из родителей которых
не являлся гражданином, а был варваром или рабом.

Аристотель указывает, что в чистом виде полития встречалась в Греции очень
редко. Он приводит лишь несколько примеров из далекого прошлого, причем в
этих примерах полития обычно трансформировалась в олигархию или в демок
ратию крайнего типа. Почему же именно этот тип государственного устройства
Аристотель считает наилучшим? Это объясняется той социально-политической
обстановкой, в которой к этому времени оказался греческий мир. Именно в эти
годы войска Александра Македонского завоевали громадные территории Азии, до
этого находившиеся под властью персидской империи. Эти завоевания сопровож
дались интенсивным градостроительством. Возникали новые города, основную
массу населения которых вначале составляли военные, отставники, пенсионеры,
а в дальнейшем и многочисленные иммигранты из Старой Греции. Территорию

численность населения этих городов можно было планировать заранее; все это
представлялось Аристотелю очень удобным для проведения грандиозного экспе
римента — создания целого ряда политий, организованных в соответствии с те
ми принципами государственного устройства, которые были сформулированы в
его «Политике».

Эти идеи были, по-видимому, как-то согласованы Аристотелем с намерениями
его гениального ученика — Александра Македонского. В «Политике» имеется од
но интереснейшее место, которое многим историкам античности казалось зага
дочным, Рассуждая о политии, Аристотель пишет: «В силу указанных причин
средний государственный строй либо никогда не встречался, либо редко и у не
многих. Один лишь муж

и

противоположность тем, кто прежде осуществлял гла
венство, дал себя убедить ввести этот строй» [1, кн. IV, IX, 12].

Многие исследователи
виду Аристотель,
Солона

в

античности ломали себе голову над тем, кого имел в
говоря о некоем анонимном «муже». В этой связи называли

и другах законодателей древности . Языковый анализ этого места, про-
денньш профессором А. И. Доватуром, показывает, что говоря об «одном му

же», Аристотель не мог иметь в виду какого-то древнего законодателя  , а скорее
всего намеку на своего современника. Таким современником мог быть только

Македонский. Против этой точки зрения выдвигались возражения
характера: прежде считалось, что «Политика» принадлежит к

лпгт, ранним сочинениям Аристотеля. При этом, однако, не учитыва-
^ другие дошедшие до нас трактаты Аристотеля, пред-

к котппих?А« обработанное литературно сочинение,  а скорее запись лекций,
них новые неоднократно возвращался, доделывая их  и включая в

У ки. к такого рода вставкам относится, возможно,  и приведенная
upnnnptr^ «одном муже». Поскольку в данном случае речь шла о живом
выше фраза об

r'lwra ** притом об ученике Аристотеля, было вполне естественно, что Ари-
имра » н^вал его по имени. Наоборот, было бы очень странно, если бы,

Солона или кого-либо другого из древних законодателей, Аристо-
ограничился анонимным намеком, как он поступал, например, в отношении

Платона и других своих современников. ^ ’ р н»
В  ходе Великого

похода выяснилось , что Александр отнюдь не собирается сле
довать советам своего учителя. Прежде всего, его отношение к варварам оказа
лось совершенно другим, чем у Аристотеля. Если Стагирита интересовали преж
де всего греческие дела, а весь прочий мир характеризовался им как мир вар-
в ров, то для Александра Греция была маленькой страной среди великолепных
древних цивилизаций Персии, Египта, Вавилона, а Македония казалась ему про
винциальным, захолустным уголком, покинув который, он уже никогда больше
туда не возвращался.

Идея полиса, классического города-государства, стала казаться в это время ус
таревшей и не соответствовавшей новому представлению о мире. Возникавшие
на Востоке греческие города уже не обладали самостоятельностью полисов; они

1



65и. Д. РОЖАНСКИЙ

были частью великой империи и постепенно из греческих поселений превраща
лись в космополитические общины. Сам Александр не только не препятствовал
этому процессу, но всемерно содействовал ему.

Характерно, что Александр взял в жены (не в наложницы!) не гречанку, а
дочь бактрийского царя красавицу Роксану, последующая трагическая судьба ко
торой (и ее сына) привлекла внимание многих писателей, включая Расина.

Александр не только отменил юридические привилегии македонцев над вои
нами и офицерами других национальностей, но и предпринял попытку ассими
ляции высшего слоя своей армии и персидской аристократии. А именно, следуя
своей привычке вмешиваться в частную жизнь своих подданных (в чем он силь
но напоминал Петра Великого), Александр предписал семидесяти своим воена
чальникам взять в жены специально им самим отобранных красивых персидских
девушек. Их примеру последовали тысячи других офицеров. Это произошло уже
незадолго до смерти Александра. Неожиданная кончина великого полководца
привела к резкому изменению взятого им курса. Все привилегии македонских
офицеров были тотчас же восстановлены, а из семидесяти навязанных Алексан
дром браков прочным оказался только один — брак будущего основателя дина
стии Селевкидов, Селевка I Никатора. Селевк искренне полюбил свою персид¬
скую жену и прожил с ней до конца своей жизни.

Надо сказать, что все предпринимавшиеся в истории попытки искусственной
ассимиляции (слияния) двух различных этносов оканчивались неудачей. В наше
время многие политические деятели — от Маркса до Сталина — считали неиз
бежной ассимиляцию евреев с той этнической средой, в которой им довелось
оказаться. На самом же деле, несмотря на множество смешанных браков, на от
ход большинства евреев от иудаистской религии, наконец на гонения, которым
подвергались евреи в течение многих столетий, — национальное сознание ев
рейского народа не только не слабело, но становилось все более прочным и ярко
выраженным. Особую роль в этом процессе сыграло возникновение государства

Израиль и обретение евреями своего древ-
— языка Библии — в качестве

 ̂
V-

.него языка
государственного и общенародного языка.

На этом я заканчиваю мои отрывочные
размышления о существовании расизма в
Древней Греции. Эпоха эллинизма была
эпохой космополитической, когда стерлась
грань между «эллином и иудеем». Далеко
не случайно, что Христос с его проповедью
братства всех людей появился
эпоху эллинизма. Христианское братство
отнюдь не означало ассимиляции различ
ных народов; оно было предвестием буду
щих отношений между народами —
отношений, которые до сих пор еще ка
жутся нам недостижимым идеалом.

именно в

тех

1944145 г., 2-й Белорусский фронт

Публикация Ю- М- Живовой

Список литературы

1- Аристотель. Политика / Пер. С. А. Жебелева // Соч.: В 4 т. М., 1984. Т. 4. С. 375 644.
2. Diels Н. War Thales ein Semite? // Archiv fiir Gedichte der Philosophic. 1988. II. S. 165 170.
3. Геродот. История / Пер. Г. А. Стратановского. Л., 1972.
4. Платон. Политик / Пер. С. Я. Шейман-Топштейн // Соч.: В 3 т. М., 1972. Т. 3. С. 10—82.

3 ВИЕТ № 2


