
Из истории философии науки

с. ФУЛЛЕР (Великобритания)

ПОЛ ФЕЙЕРАБЕНД (1924—1994): ДАНЬ ПОЧТЕНИЯ

Осознание значения Пола Фейерабенда для истории философии XX в. прихо-
ко мне лишь постепенно. Его непочтительность к авторитетам и остросло-дило

вие были популярны среди студентов и аспирантов, искавших отдохновения от
разнообразных форм схоластики, царивших на нормальном философском семи
наре. Должен признаться, однако, что я не был участником этого подпольного
культа Фейерабенда. В конце 70-х — начале 80-х гг. я находил утешение в
континентальных философах — Дерриде, Фуко, Альтюссере, Хабермасе, — ко
торые были сущим проклятьем для моих наставников из лагеря- аналитической
философии.

Я начал понимать Фейерабенда — осо
бенно необходимость его стиля
когда сам превратился в профессора и стал
регулярно соприкасаться с проявлениями
претенциозности и ханжества в академиче
ской жизни. Теперь Фейерабенд кажется
мне тем, кем мог бы стать Ницше, пере
живи он отрицательный отзыв Виламовица
на свою первую книгу («Рождение траге
дии») и останься в стенах академии до
конца жизни. Кто-то, может быть, скажет,
что, с точки зрения последующих поколе
ний, в преимущественном положении ока
зался не Фейерабенд, а Ницше. Именно
то, что Ницше отнесся к выражению не
приятия со стороны своих ученых коллег
столь серьезно, возможно, и сделало его
критический взгляд более проницательным
по сравнению с Фейерабендом, чья коми
ческая, театральная манера, казалось,
всегда ускользала от внимания цензоров от
академии. Как бы то ни было, тот факт,
что Фейерабенд всегда держал в поле зрения
четко определенные мишени — конкретных
философов и ученых, придавал его работе
специфичность, отсутствовавшую в более
пространных диатрибах Ницше. Однако чи
тателю решать, чьи риторические приемы мо
гут оказаться более-долговечными.

Хотя Фейерабенд начинал свою фило
софскую карьеру, исследуя метафизиче
ские и эпистемологические основания фи
зики, я не вижу резкого разрыва между
духом этих ранних работ и тем «эпистемо
логическим анархизмом», который принес
ему известность позднее. Главное, что сле-

только

«Однажды Холличер спросил меня, не хочу
ли я стать ассистентом Брехта... Я
отказался. Теперь я думаю, это была одна
из величайших ошибок в моей жизни.
Обогащение и изменение знаний, эмоций,
предрасположений с помои^ю искусства
теперь представляется мне гораздо более
плодотворным и гуманным занятием, чем
попытка влиять (только) на мышление и
(только) посредством слова. И если сегодня
лишь около 10% моих способностей получило
развитие, то это обусловле/ю ошибочным
решением, принятым мною в 25 лет.»

Пол Фейерабенд.
«Наука в свободном обществе» (1978)

ВИЕТ. 1095. N92, С.106-115. © С. Фуллер,
перевод Д. Л. Паюка, А. Ю. Стручкова



107с. ФУЛЛЕР

дует в связи с этим иметь в виду, — это то, что Фейерабенд неизменно пред
ставлял себя в качестве диалектического мыслителя, т. е. того, кто всегда берет
в качестве отправной точки исходные посылки своих оппонентов и доводит их
до логического завершения, какими бы крайностями это ни было чревато. Но в
отличие от многих других философов, придерживающихся этой стратегии, ха
рактерной чертой Фейерабенда было то, что он принимал логику всерьез и за
щищал дикие выводы.

Но кто же были основные оппоненты Фейерабенда? После выхода книги «Against
Method»* в 1975 г. и внезапного превращения Фейерабенда в знаменитого интел
лектуала, более всего, пожалуй, его осаждали последователи Карла Погшера и Им
ре Лакатоса, желавшие и объявить его «своим», и в то'же время отречься от него.
Однако до разрыва Фейерабенда с попперианцами его главными противниками бы
ли позитивисты, а также ученые, которые поддерживали позитивистский тезис, что
теория есть замкнутая аксиоматическая система, своего рода формальный язык, со
стоящий из грамматггчески правильных комбинаций первичных элементов. Если
принимать это положение серьезно — совершенно серьезно, — то представляется
маловероятным, что некоторая теория, созданная в одном месте и/или в одно вре
мя, может быть перекодирована и тем более редуцирована к другой теории, создан
ной в другом месте и/или в другое время. Каждая теория будет основываться на
своем собственном наборе аксиом, т. е. на простейшем наборе исходных принципов,
необходимых для выведения тех следствий, ради которых эта теория создавалась.
Достаточно одного этого довода, чтобы породить пресловутый «тезис о несоизмери
мости» различных теорий.

Как же в таком случае следует рассматривать отношения между двумя теориями,
области действия которых частшшо перекрываются? Если термины «перекодировка»
(translation) и «редукция» (reduction) оказываются непригодными для выражения
этих отношений, то в каких же терминах их подобает рассматривать? Начинм со
своей диссертации 1951 г. о роли обыденного опыта  в физике; позднее в работе,
посвященной опровержению редукционной модели изменения научного знания Эр-

Нагеля {«Explanation, Reduction, and Empiricism», 1962**); наконец, в своей
защите альтернативных познавательных традиций (в книге «Science in а Free
Society», 1978***), Фейерабенд неизменно обрисовывал два варианта. С одной сто
роны, мы можем считаться с автономностью обеих теорий, предоставляя каждой

возможность развивать ее собственный потенциал до тех пор, пока он не на
носит ущерб потенциалу развития другой теории. С другой стороны, мы можем
попросту отбросить одну из них в пользу другой и действовать так, как если бы
первой теории никогда не существовало, разве что  в качестве предвосхищения
рой. Фейерабенд опасался, что в интересах «прогресса» позитивисты и их по^едо-
ватели среди ученых предлагают нечто, мало отличающееся от подслащенной вер-

второго варианта, который он полагал интеллектуальным эквивалентом подав
ления политического инакомыслия.

Диссертация Фейерабенда об
физики уже указывала на эти опасения. Нильс Бор утверждал, что в пон1^ании
квантово-механических явлений мы никогда не сможем выйти за рамки обыден
ного опыта. Подобно многим другим физикам, последовавшим за Кантом, bop
считал, что обыденный опыт**** был формально кодифицирован ньютоновской

неста

из

них

вто-

сии

(experiential foundations)опытных основаниях

* См. русский перевод: Фейерабенд П. Против методолошческого
труды по методологии науки. М.. 1986. С. 125-466. (Здесь и далее - примечания

** См. русский перевор-^ Фейерабенд П. Объяснение, редукция и эмпиризм // Там же. С. 9
*●* См. русский перевод отдельных разделов: Фейерабенд П. Наука в свободном обществе // ам

же. С. 467—524.
Т. е. то, что «проявляется в структуре наших привычных точек зрения и форм восприятия»

(Bohr N. Atomic Theory and the Description of Nature. Cambridge. 1932. P. 1.).



108 Из истории философии науки

механикой. Следовательно, ему представлялось, что физики должны будут всег
да выражать свое понимание микрофизической реальности либо в терминах
«волн», либо в терминах «частиц», имеющихся в распоряжении ньютоновского
мировоззрения, однако никогда не смогут прийти к какой-либо «объединенной»
модели этой реальности. Основная проблема, которую увидел в этой точке зре
ния Фейерабенд, периодически поднимается в его позднейших сочинениях. По
существу Бор соединял собственные взгляды и взгляды стороннего наблюдателя
(first and third person perspectives) на физические явления таким образом, что
создавалось впечатление, будто ньютоновская механика выражает — а следова
тельно, и может заменить, — данные повседневного опыта. Но хотя физикам.
возможно, и в самом деле кажется «естественным» видеть мир сквозь призму
ньютоновской механики, этот факт связан скорее со спецификой получаемой
ими подготовки — которая доводит «ньютонианские реакции» до автоматизма,
— нежели с якобы более точным «соответствием» ньютоновской механики струк
туре рядового опыта. В самом деле, некоторые психологи, например Пиаже, ут
верждают, что рядовой опыт имеет имплицитно «аристотелианскую» структуру.
Но поскольку «рядовые» люди не полномочны критиковать то, что физики ду
мают о своем опыте. Бор может с уверенностью высказываться о «трансценден
тальных условиях» физического опыта.

Таков контекст, исходя из которого мы должны рассмотреть поддержку Фей-
ерабендом «исторического уклона» в философии науки. При этом, в отличие от
Томаса Куна, Фейерабенд не противопоставл5Ц1 «историцизм» «презентизму»,
или «историю ради себя самой» — «истории ради нас». Вместо этого Фейерабенд
следовал примеру Эрнста Маха в прокладывании среднего пути. Несмотря на
свою репутацию «крестного отца» логического позитивизма
плане Мах был гораздо ближе к Фейерабенду
особенности

в интеллектуальном
чем, скажем, к Карнапу,

когда дело касалось использования прошлого для того, чтобы бро
сить вызов настоящему. Часто забывают, что свой magnum opus 1883 г. «Меха
ника в ее развитии» Мах снабдил подзаголовком «историко-критический
В девятнадцатом

в

очерк»,
веке выражение «историко-критический» звучало особым смыс-

который Фейерабенд адаптировал для аудитории века двадцатого.
Это выражение обозначало характерный для Просвещения подход к истории

религии, который в Германии девятнадцатого века ассоциировался с трудом Да
вида Фридриха Штраусса «Жизнь Иисуса». Повторяющейся темой подобных
«критических историй» было то, что христианство мистифицировано церковными

образом восстановленный
^  Иисуса показал бы, среди прочего, то, что Иисус был несо¬

вершенным (но, как следствие, становился ближе людям), что его учение сле-
дует рассматривать в качестве универсального (а следовательно, не как собст-

нность какой-то одной религии), и что исторические свидетельства неодно-
кратоо подвергались модификации ради поддержания церковной власти Новаторство Маха состояло

лом

в приложении этого взгляда на историю христианства к
истории науки.

«Универсальная миссия» науки, которая, по мнению Маха, всегда встречала
сопротивление со стороны институциональных структур, состоит в том что на
ука прогрессирует лишь в качестве экономичного отклика на дос^Гнёудом™
воренные потребности человека. Соответственно. Мах поддерживал преобТГаю-
щии взгляд на Галилея как на человека, которому удалось не допустить
нако’^Мах'Тп’' возможность прямого контакта с природой. Од-
зыв^^а тГ что Ра“У*Доний до современности, ук^
еГн^тойчивоГтп^™^^"™"^'’™’' ““Ой физики - в особенности,

настойчивое требование единого теоретического курса (uniform theoretical
~~ ироиитотвует научному прогрессу. В качестве Свидетельства Мах

привел фундаментальные возражения против ньютоновской механики
оставались в его дни столь же весомы, как и в то время, когда они были

ТОГО

которые
впервые



109с. ФУЛЛЕР

выдвинуты почти двумя столетиями раньше, однако замалчивались в процессе
профессиональной подготовки физиков. Наиболее известные из этих возражений
касались существования абсолютных пространства и времени, эфира, атомов и
даже самой массы.

В период между 1908 и 1913 гг. Мах участвовал в прогремевшей серии дебатов
с тогдашним главным выразителем умонастроений германских физиков Максом
Планком. В их результате Мах, который пользовался признанием среди ученых
МИОП1Х специальностей, был фактически подвергнут остракизму в сообществе
физиков. Планк открыто признал, что прогресс в физике категорическим обра
зом опирается на общепринятую интеллектуальную установку (common mind
set), которую Кун позже назовет «парадигмой». Историко-критические экскурсы
в духе Маха лишь отвлекут внимание сообщества от решения насущных про
блем, растрачивая его силы на возобновление дискуссий минувших дней. Мах,
со своей стороны, высказывал озабоченность тем, что физика не только требует
общепринятой интеллектуальной установки среди посвященных, но что она так
же требует наличия непосвященной публики, уже принявшей на веру многое
того, что сами физики пока еще рассматривают в качестве гипотез. Планк при
знавал, что известный «массовый инструктаж» в области теоретических пред
ставлений ядерной физики является необходимым для культивирования граждан,
которые были бы склонны оказывать поддержку физическим исследованиям даже

том случае, если они не будут приносить никакой явной практической выгоды.
Несмотря на то, что Планк, как известно, весьма скромно оценивал револю

ционное значение теории относительности и квантовой механики в долгосрочной
перспективе, его беспокойство по поводу сокращающейся отдачи от капиталов
ложений в науку звучит вполне современно. Планк считал, что критическая
тория науки Маха окажет разлагающее влияние на будущие поколения ученых,
оставляя у них впечатление, что почти все интересные научные результаты рож
дались вследствие разрыва с признанными исследовательскими нормами и мар
гинализации оппонентов, а вовсе не вследствие того, что творцы этих результа-

мнению. Планк,

из

в

ис¬

тов опирались на достижения своих коллег и подчинялись их
наверное, увидел бы товарища в Куне, который также придерживается убежде-

необходимости отделять историю науки, которую делают профессиональ
ные историки, от ее более «оруэлловской» версии, которую рассказывают ученым
в ходе их профессионального обучения. Как и Планк, Кун осознал, что трудно
сть «решения головоломок», которым занимаются «зрелые» науки, обусловлена
не какими-то особыми эпистемологическими глубинами, а просто един¬
ственно приемлемые решения должны одновременно удовлетворять беспрецеден
тному числу технических ограничений. И поскольку стимулирование столь ис
кусственных процедур представляется явно нелегким делом, то и Планк, и Кун
утверждают необходимость того, чтобы практикующим ученым преподавалась
особая вдохновляющая версия истории их дисциплины.

Но Мах был свободен от заинтересованности в том, чтобы научные исследо
вания продолжались до бесконечности. Для него не существовало проблемы в
том, чтобы представить себе, что может наступить день, когда продолжение под
держки фундаментальных исследований изживет себя  в силу отсутствия адекват
ной практической отдачи. И реакция на критическую историю как самих уче
ных, так и широкой публики позволяла бы судить о наступлении такого дня не
хуже любого другого критерия. В этом пункте Фейерабенд расходится с Куном
и следует по стопам Маха. В то время как Кун полагает деятельн(^ь по разга
дыванию головоломок, характерную для «нормальной науки», достойной защиты,
Фейерабенд расценивал бесконечное продолжение нормальной науки как нечто
подозрительное. Его отношение к самоподдерживающемуся процессу
исследования ничем не отличалось от отношения борца за гражданские свободы
к самоподдерживающейся программе социального обеспечения: ученые могут де
лать все, что им нравится, руководствуясь при этом какой им будет угодно

ния о

ло-

I



1

110 Из истории философии науки

гикой, — но лишь до тех пор, пока их деятельность не станет чрезмерным бре
менем для налогоплательщиков. И если Кун тактично обходит молчанием все
вопросы, связанные с материальными затратами, которых требует поддержание
науки в ее «зрелой» фазе, то Фейерабенд отказывался молчать об этом. Как и
Мах, Фейерабенд понимал, что единственный способ, позволяющий развитым
наукам продолжать свои дорогостоящие и большей частью контринтуитивные ис
следования, состоит в том, чтобы убедить новичков  в достоинствах этих иссле
дований, прежде чем они станут достаточно зрелыми, чтобы поставить сии до
стоинства под сомнение.

В последние десятилетия своей жизни Фейерабенд приобрел широкую извест¬
ность своими призывами к «отделению науки от государства», сопоставимому с
отделением церкви от государства, гарантированным Конституцией США. Прак
тическим выражением этих призывов было то, что он выступал за преподавание
в общественных школах альтернативных научных традиций — в частности, кре
ационистской биологии. В этой связи вновь оказывается поучительным преце
дент, созданный Махом, — который позволит нам понять действия, заставившие
многих «профессиональных» философов науки с презрением отмахнуться от
Фейерабенда. Подобно большинству щепетильных в вопросах морали немцев
своего поколения. Мах был озабочен проблемой «академической свободы»: Се
годня мы истолковываем это понятие в смысле позволения профессорам выби
рать тематику исследований по своему усмотрению, однако во времена Маха
главной заботой было избавление студентов от упреждающего
умы профессоров, использующих учебную аудиторию как место, где они могут
придавать гипотезам убедительность факта. Наиболее красноречивым выражени
ем этой заботы, дощедшим до нас из тех времен, остается обращенная
рантам речь Макса Вебера «Наука как призвание и профессия»*.

Мах подозревал, что многие германские политики были

влияния на их

к аспи-

склонны верить в не
избежность «тотальной войны» потому, что они находились под чересчур силь
ным впечатлением от метафизической атрибутики ньютоновской механики. Раз
говор о «массах» и «силах» в физике быстро выплескивался в акцентирование
своего «я» и «воли» в сфере международных отношений. Подобным же образом
и Фейерабенд был озабочен тем, что гипотеза об эволюции путем естественного
отбора может «дать лицензию» на любые виды морально предосудительного
ведения, как это делал социальный дарвинизм уже во времена Маха. Интересно,
однако, что Мах и Фейерабенд расходились в своих педагогических рекоменда
циях. Мах настаивал на том, чтобы большинство умозрительных научных теорий
были вынесены за рамки общеобразовательных курсов, дабы студенты могли со
средоточить свое внимание на тех способах, посредством которых наука способна
повысить эффективность процесса осуществления их собственных вненаучных
целей. Таково было педагогическое приложение его философского «инструмен
тализма». Вопреки этому, Фейерабенд призывал не к тому, чтобы ограничить
роль теории в учебном процессе (ее «инструментальным» значением), но — к
«пролиферации», т. е. умножению числа альтернативных друг другу теорий, да
бы студенты имели возможность сравнивать их сами для себя.

Разумеется, Мах и Фейерабенд обращались к различным моментам в истории
отношений между наукой и остальным обществом. Так,
между Махом и Планком была в значительной

по-

упомянутая дискуссия
степени вызвана состоявшимся

незадолго до нее включением естественных наук в программу немецких средних
школ, что рассматривалось как попытка «модернизировать» Германию путем
сплочения ее народа в единый трудовой коллектив. Все еще оставались
тыми вопросы о том, в каком объеме следует преподавать науку.

откры-
какими спосо-

● См. русский перевод с сокращениями: Вебер М. Наука как
Избранные произведения. М., 1990. С. 707—735. призвание и профессия / /



шс. ФУЛЛЕР

бами это делать и в какой обстановке. Однако к тому времени как Фейерабенд
обратился к отношениям между наукой и обществом более полувека спустя, пре
подавание науки успело получить грандиозное развитие в крупнейших мировых
державах, самым последним толчком к которому явился запуск Советским Со
юзом первого искусственного спутника. И хотя было безумием надеяться на то,
что наука может быть исключена из учебных программ на этой стадии, пожалуй
что не было ничего безумного в том, чтобы представить науку в качестве уча
стницы происходящего в учебных аудиториях турнира, в котором ей будет про
тивостоять, к примеру, креационистская биология.

Но какие же именно приложения в плане практической политики подразуме
вал подход Фейерабенда к науке, акцентировавший необходимость отделения ее
от государства и развенчания ее нынешнего авторитета? Я не думаю, что он
когда-либо вполне уяснил эти приложения для самого себя. Что же касается
комментаторов Фейерабенда, то к добру ли, нет ли, но их внимание было боль
ше сосредоточено на факте его выступлений в поддержку астрологии, знахарства
и креационистской биологии, нежели на вопросе о том, почему он полагал важ
ным поддерживать эти контрнаучные движения. Проблема здесь, как я ее вижу,
может быть представлена в виде риторической фигуры: как можно оставаться
философом науки, не превращаясь в философа для науки? К примеру, когда
креационисты занялись организацией политической поддержки своих притязаний
на то, чтобы их взгляды преподавались в курсах биологии средней школы, не
которые из американских философов науки — в частности, Майкл Рьюз и Фи
лип Китчер — откликнулись высказыванием «мнения специалистов» о сущности
науки и созданием книг, призванных продемонстрировать, почему креационизм
не удовлетворяет основным критериям научности. Фейерабенд же, со своей сто-

■/

П. Фейерабенд у себя дома в Беркли. «Почему мне нравится этот плакат с Кинг-Конго.м?
Да потому, что я сочувствую бедняге. Жил он себе мирно, никому не меиигл, а тут появились

эти умники и искалечили ему жизнь. К тому же это просто красивый рисунок».
(Из интервью журналу «Science», 1980 г.)

L



m Из истории философии науки

роны, никогда не мог понять, как философы оказываются способными с такой
легкостью подрядиться в качестве идеологов, стоящих на страже господствующих
познавательных установок. В самом деле, при иных обстоятельствах  эти же фи
лософы критиковали те самые критерии, основываясь на которых, они ратовали
за исключение креационизма из разряда того, что можно считать наукой.

Поддержку Фейерабендом креационизма следует, таким образом, рассматри¬
вать не столько как заявление о его познавательных достоинствах, сколько как
мета-утверждение о тех обстоятельствах, в контексте которых его надлежит
оценивать. Фейерабенд не считал, что философы должны упреждать решение
граждан о том, надо ли обучать их детей креационизму. Убедившись, однако,
что удержать философов от предоставления своих услуг на идеологическом по
прище невозможно, он счел, что ему не остается ничего иного, кроме как по
пытаться сквитать счет, «сделав, — как говорили древнегреческие софисты, —
более слабый аргумент более сильным». Но здесь нам надо вспомнить исходный

изречения. А смысл этот заключался вовсе не в одобрении изворот
ливости в философском рассуждении или даже философского релятивизма, но в
указании на то, что относительная сила аргумента будет зависеть от тех обсто
ятельств, в которых он высказывается. Так, научный аргумент будет казаться
убедительным, коль скоро ученым будет предоставлена возмол<ность высказы
ваться на своем дисциплинарном жаргоне и в отсутствие возражений, вдобавок
окружив себя образчиками суперсовременного оборудования. Однако в том слу
чае, если они будут вынуждены выйти на публичную дискуссию и обращаться

слушателям на более доступном им языке, а слушатели получат возможность
задавать вопросы, то те же самые ученые, возможно, уже не будут выглядеть
столь впечатляюще. Вопрос, стало быть, заключается в том, какие обстоятель
ства считать уместными для оценки науки; Ответ будет зависеть от того, какую
политику принятия решений в обществе исповедует отвечающий, — а Фейера
бенд был сторонником политики демократической. Коротко говоря, мы приходим
к тому, что проблемы философии науки не могут быть решены, пока оставлены
без внимания проблемы политической философии.

К сожалению, оценить взгляды Фейерабенда на этот
Трудность восходит к обоснованию

смысл этого

к

счет не так уж просто,
им тезиса о несоизмеримости посредством по

стулирования изолированности различных теорий и традиций друг от друга, их
самодостаточности (self-contained character). Это представление,  унаследованное
им от логического позитивизма, ограничивала замысел и размах критики в рам-

той демократической политики, которой предположительно придерживался
^еиера^нд в отношении науки. Хотя Фейерабенд периодически
Джона Стюарта Милля как на предшественника своих политических

ссылался на

следует подчеркнуть, что Миллю не было свойственно ценить разнообразие
ч№ зрения само по себе. Скорее, он рассматривал разнообразие как лучший спо
соб стимулировать открытое столкновение существующих в обществе идей,
торое с наибольшей вероятностью может привести к истине или, по крайней ме
ре, сделать общество более просвещенным в познавательном плане. Ключевое
положение, из которого исходил Милль, — но которое отрицал Фейерабенд, —
состояло в том, что участники публичных дискуссий могут
ния друг друга, и что такие взаимные изменения

то-

ко-

изменять точки зре-
^   зрения в ходе публичных

дискуссии представляют необходимое условие приближения совокупного обще
ственного мнения к истине. В качестве результата
ставлял себе не

точек

этих изменений Милль пред-
полную замену одной точки зрения другой, а скорее некотооую

диалектически обговоренную позицию (dialectically negotiated position), ^
может сильно отличаться от исходных взглядов ПС...:.

Несмотря на то, что Фейерабенд был, несомненно.

которая
полемистов,

талантливым полемистом,
он, по-видимому, соглашался с Куном в том, что научные споры приносят боль
ше пользы сторонним наблюдателям, чем преданным своим идеям участникам
этих споров. Я имею ввиду тезис Куна об «эффекте Планка», а именно, его



113с. ФУЛЛЕР

идею о том, что новая парадигма одерживает верх лишь после того, как выми
рают защитники старой. Таким образом, по-настоящему участники научного
спора состязаются за преданность их идеям следующего поколения ученых. Сами
же спорщики никогда не меняют своих убеждений. Характерный для самого
Фейерабенда образчик признания им этого тезиса фигурирует в его описании
Галилея как человека, который был «неправ» по меркам своего времени, но чьи
аргументы были в действительности обращены к позднейшим ученым, сумевшим
подтвердить их. Урок, извлеченный Фейерабендом из этой истории, состоял в
том, что методологические догмы не устанавливаются навечно. Однако механизм
смены догм оставался для него таинственным, и он, случалось, даже указывал
в качестве ответа на «научный реализм».

Эта апория во взглядах Фейерабенда наводит меня на мысль, что он едва ли
верил в силу того, что Аристотель назьгеал «совещательной риторикой», т. е. аргу
ментацией, предназначенной воздействовать на текущие политические решения.
Там где можно было бы ожидать увидеть эскиз такой риторики в качестве элемента
демократической политики в отношении науки, Фейерабенд вместо этого излагал
критические истории, в которых изначально более слабый аргумент оказывался в
конечном итоге сильнейшим, обьжновенно по прошествии долгого времени после
того, как эти аргументы были вьщвинуты. Что же, с точки зрения Фейерабенда,
мог сделать философ в краткосрочной перспективе, так это, по-видимому, предо
ставить соперничающим точкам зрения равные шансы, создавая условия для спра
ведливой борьбы. Таким образом, поддержку Фейерабендом различных «альтерна
тивных» учений, по-видимому, правильнее всего рассматривать в качестве своего
рода компенсации за несправедливые преимущества, которые имеют в обществе ор
тодоксальные формы познания. Но какие же преимущества являются «несправед
ливыми», а какие — «заслуженными»?

Отсутствие у Фейерабенда определенности в отношении этого последнего
роса соотносится с тем, что его понимание демократии поистине решительно от
личается от миллевского. Фейерабенд не обладал свойственным Миллю сильным
ощущением публичного пространства
лярно оказывается перед необходимостью отстаивать свои соображения в при
сутствии сограждан. Напротив, его понимание демократии было куда более срод
ни руссоистскому, выражаясь в стремлении предоставить каждой самоорганизу
ющейся группе право придерживаться своей собственной формы исследования.
Инакомыслящим предлагается просто-напросто покинуть группу и образовать
другую. Можно даже утверждать, что единственная функция, которую призгш-
вал Фейерабенд за миллевским публичным пространством, состояла в том, чтобы
помогать всем группам отставивать свою автономию от противоестественного
давления со стороны государства.

Например, Фейерабенд считал, что физика высоких энергий и прочие формы
«большой науки» процветают лишь потому, что с граждан собирают налоги, не
спрашивая их при этом, как следует потратить их деньги. Представляется веро-

что если бы граждане имели возможность высказать свои разнообразные
мнения на этот счет, то был бы положен конец такому положению дел, когда
финансирование сосредоточивается в немногих дорогостоящих проектах, занима
ющих господствующее положение в современной науке. Но поскольку Фейера
бенд рассматривал такого рода публичный форум как часть общей стратегии от
деления идеологий от государства, остается неясным, сколь долго будет сох^-
няться необходимость в общественных дебатах государственного Масштаба. Не
получится ли так, что процедура принятия решений попросту перейдет к ряду
руссоистских демократий, которые заменят государство? Если одной из таких
групп хочется, чтобы курсы биологии включали преподавание креационизма, а
другой — дарвинизма, то был бы Фейерабенд за то, чтобы просто предоставить
каждой из них поступать по-своему? Я думаю, ответом на этот вопрос будет
«да». Стало быть, для Фейерабенда угасание государства означало бы также

воп-

форума, где каждый гражданин регу-

ятным.

за-



114 Из истории философии науки

кат того, что Милль, Дьюи, Поппер или Хабермас определили бы как «крити
ческую рациональность» в публичной дискуссии.

Есть одно место, где, как мне кажется, эти умонастроения Фейерабенда вы
ходят на передний план, — а именно, введение, написанное им к третьему из
данию книги «Against Method»^ опубликованному незадолго до его смерти. К то
му времени Фейерабенд уже имел возможность ознакомиться с Ротшильдовской
лекцией Куна в Гарварде (1991 г.), озаглавленной «Неприятность в историче
ской философии науки». Как оказалось, «неприятность», о которой шла речь,
связана с так называемой социологией научного знания*. И Фейерабенд согла
сился с Куном в том, что социологи, пытаясь критиковать или «демистифици
ровать» естественные науки, были столь же неправы, как были неправы ученые-
естественники по отношению к социологии. Иными словами, Фейерабенд не при
ветствовал современный ренессанс социологии знания как возможность междис
циплинарной критики — а может быть, и более широкой критической рацио
нальности. Напротив, он увидел в этом ренессансе еще одну угрозу осуществле
нию познавательной деятельности автономными дисциплинами. ■

Исходя из сказанного выше, я хочу высказать мысль, что демократическая
политика Фейерабенда в отношении науки держится на некоторых неподкреп-
ленных доказательствами интуициях по поводу того, что составляет «естествен
ное» сообщество, и что является «противоестественным» давлением на действия
такого сообщества. Так, Фейерабенд нередко говорил, что «большая наука» ис
кусственно поддерживается за счет того, что государство имеет возможность по
давлять людей, которые иначе могли бы поддерживать какую-то альтернативную
научную практику. Но даже не будучи подкрепленными доказательствами, по
добные интуиции Фейерабенда звучат привычно. Совершенно очевидно, что
предметом его заботы являются такие классические принципы демократии, как
управление через согласие управляемых и распространение социальных послед
ствий только на тех лиц, которые участвовали в принятии исходных решений.
Однако подобно тому, как наука претерпевала изменения в ходе истории, так

претерпевали их и представления о «естественных»  и «искусственных» фор
мах общественной жизни. В этой связи может оказаться поучительным сопостав
ление взглядов Фейерабенда со взглядами человека, также родившегося в Вене
и также эмигрировавшего в Соединенные Штаты, — а именно, феноменолога
Альфреда Шюца.

Шюц, наверное, более всего известен как родоначальник представлений о
«социальном конструировании реальности», популяризованных в конце 1960-х
гг. знаменитой одноименной книгой Питера Бергера  и Томаса Лукманна. Но не
смотря на то, что имя Шюца как бы вписалось в «прогрессивную» родословную
социал-конструктивизма, его философский проект был в действительности по
священ разработке феноменологических основ современного общества, с особым
вниманием к центральной роли, которую играет в нем рыночная экономика. В

отношении Шюца можно рассматривать как мыслителя, шедшего сходными
путями не только с Максом Вебером, но и с Фридрихом фон Хайеком. В кон
тексте наших рассуждений представляется важным сочинение Шюца 1932 г.
«Хорошо информированный гражданин: эссе о распределении знания в обще
стве». Как и Фейерабенда, Шюца интересовало выявление «естественных» преде
лов познавательной автономии рядового гражданина. Однако, в отличие от Фей
ерабенда, Шюц видел большую угрозу не в искусственном ограничении этой ав
тономии, но в ее искусственном расширении. Шюц имел в виду внедрение ша
гавших рука об руку радио и опросов общественного мнения. Эти нововведения,
считал он, создавали обманчивое впечатление непосредственной связи между

же

этом

* Ряд аспектов социологам научного знания обсуждается в статье Джозефа Роуза «Что
культурологические исследования научного знания?  * (ВИЕТ. 1994. № 4. С. 23—41.).

такое



115С. ФУЛЛЕР

широкими массами и государственными делами, которое, в свою очередь, повы
шало уровень политической нестабильности в мире.

Очевидно, что представления Фейерабенда и Шюца о «естественном» развитии
демократии радикально различались. Оба мыслителя реагировали на масштабы
и сложность современных обществ, и особенно на невозможность для индивиду
ума хоть как-то управляться со всем их «хозяйством». Что касается Шюца, то
он считал наступление «большой демократии» естественным процессом, резуль
татом функциональной дифференциации общества на специализированные фор
мы познания, каждой из которых присущ свой собственный способ восприятия
и описания мира. С его точки зрения, было «неестественно» полагать, что кто-то
мог бы высказывать разумные суждения о всех этих различных сферах, основы
ваясь лишь на слушании радио. Некогда свойщеенные Шюцу умонастроения,
несомненно, продолжают бытовать среди защитнико в «корпоратистских» подхо
дов к демократическому управлению. В противоположность этим взглядам Фей-
ерабенд утверждал, что сама «большая демократи?
продуктом, результатом концентрации власти и каг 1тала в руках нескольких
групп, которые затем придумывают жаргоны, затем лющие для остального об
щества содержание их деятелы’ости. По представл нию Фейерабенда, для воз
вращения к «естественной» демократии следовало оы разделить людей на более
мелкие группы, а не разделять их сферы познавательной автономии на более
узкие области.

Очень жаль, что Фейерабенд, обращаясь к политической философии для выяв
ления изъянов философии науки, так и не сделал следующего шага в смысле ре
альной разработки такой политической философии, которая подошла бы вплотную
к проблеме конкурирующих представлений, — фигурирующе!!, к примеру, ®
лос^ии Шюца, — о распределении знания в современном обществе. Мой собст
венный проект «социальной эпистемологии» в значительной степени посвящен
именно этой проблематике. Важный урок, который я извлек из упомянутой неудачи
Фейерабенда, состоит в осознании того, что не может быть адекватной нормативной
теории науки без содержательного описания того, что классические философы на
зывали «благим обществом». При всем множестве разногласий Фейерабенда с
зитивистами и попперианцами, он был подобен им в том, что точно так же сосре
доточивал свое внима1ше исключительно на процедурных решениях проблем науки
в обществе. Например, мы, возможно, сочли бы дурным даже такое положение
щей, когда несколько частных 1швссторов изъявили бы желание финансировать
кой-то проект в области физики высоких энергий, который правительство г^читало
слишком дорогосто5пцим или непопулярным. Смог бы Фейерабенд что-либо возра
зить против такой возможности? Только в том случае, если бы он имел какие-то
общие соображения по поводу капиталистических инвестиций, — а таковых у него
не было. Однако сетовать на это — все равно что жалеть, что Фейерабенд не был
Марксом, — а впрочем, быть может, нам еще потребуется переоткрывать Маркса
в двадцать первом стехдетии.

является искусственным

по-

ве-
ка-

Перевод с английского Д А. Баюка, А. Ю. Стручкова

От редакции

Автор этого очерка, Стив Фуллер, — профессор социологии и социальной nojmjuKu
Даремского университета. Образование в области философии науки получил в США.
Является основателем и выпускающим редактором журнала ^Sodal Epietemology^.
Автор трех книг, последняя из которых —*!PhiloBcphy, Rhetoric and the b.nd oj
Knowledge: The Coming of Science and Technology Studies» (1993). Сейчас работав
над книгой, посвященной источникам и влиянию ^Структуры научных революций» I.
Куна. Настоящий очерк был написан С. Фуллером по просьбе редакции ВИЕТ.


